# La Lettre de Vaisakh



HAMSA ŠIVA SOHAM



Vierge 2018 Kanya

Lettre No. 5/ Cycle 32 – 23 août au 23 septembre 2018 Le World Teacher Trust - Global

### Invocation



Puisse la Lumière en moi être la Lumière devant moi Que je puisse apprendre à la voir en tous.

Puisse le son que je prononce révéler la lumière en moi Que je puisse l'écouter tandis que les autres parlent.

Puisse le silence être présent en moi et autour de moi, Le silence que nous rompons à chaque instant,

Puisse-t-il combler l'obscurité du bruit que nous faisons Et le convertir en la Lumière de notre arrière-plan.

Que la vertu soit la force de mon intelligence, Que je puisse atteindre la réalisation, Que mon dessein s'inscrive dans le dessein de notre terre, Que mon plan soit un épitomé du Plan Divin.

Puissions-nous dire le Silence sans le rompre. Puissions-nous vivre dans la conscience de l'arrière-plan. Puissions-nous exprimer la lumière sous forme de joie. Puissions nous être dignes de trouver une place au sein du Royaume Eternel OM.

Maître EK



#### Lettre numéro 5/cycle 32 - 23 août au 23 septembre 2018

#### Table des matières

| Invocation du Maître E.K                     |      |
|----------------------------------------------|------|
| Prière de l'Année                            | . 4  |
| Message du mois de la Vierge 🏗               | . 5  |
| Message de l'enseignant                      | . 6  |
| Les expressions du Seigneur Krishna          | . 7  |
| Le Seigneur Maitreya                         | . 8  |
| Le Maître Morya – Maruvu Maharshi            | . 9  |
| Le Maître Koot Hoomi – Devapi Maharshi       | 11   |
| Message du Maître E.K                        | 12   |
| Message du Maître C.V.V                      | . 13 |
| Les Enseignements de la Sagesse de Vidura    |      |
| Saraswathi                                   |      |
| Sri Ramakrishna.                             |      |
| La Doctrine Secrète                          |      |
| Saturne                                      |      |
| Le Discipulat                                |      |
| L'Enseignant/Kapila/Les feuilles de l'Ashram |      |
| Le Seigneur Dattatreya/Le Feu/La Vache       |      |
| Les prières de groupe                        |      |
| Sanat Kumara                                 |      |
| De la plume de l'Enseignant                  |      |
| Agni                                         |      |
| Vishnu Purana                                |      |
| La Science de l'Homme                        |      |
| Paracelse - Santé et Guérison                |      |
| La Section des Enfants et des Jeunes         |      |
| Histoire pour les Jeunes                     |      |
| Fenêtes pour le Service Mondial              |      |
| Image du Mois                                |      |
| Revue de Livres                              |      |
| Jours astrologiques importants               |      |
| La Grande Invocation                         | 50   |

Le Dr Sri K. Parvathi Kumar est le Président du "World Teacher Trust" et le Fondateur de la "Lettre Le Dr Sri K. Parvathi Kumar est le Président du "World Teacher Trust" et le Fondateur de la "Lettre de Vaisakh". Les Enseignements donnés au nom des Maîtres sont tous des pensées-se- mence exprimées par eux. Ils sont élaborés et décrits par le Dr Sri K. Parvathi Kumar pour facili- ter la compréhension de la moyenne des membres du groupe.

Contact: Le World Teacher Trust - Global

La "Vaisakh News Letter" est disponible en anglais et en français: info@worldteachertrust.org; en allemand: wtt@kulapati.de; en espagnol: wtt@wttargentina.org (WTT Argentine) et info@wttes. com (WTT Espagne); en Portugais brésilien: brasil@worldteachertrust.org

#### Prière de l'Année 2018-2019

# MAY WE EXPRESS GOOD WILL IN ACTION. MAY WE UNFOLD THE POWER TO MANIFEST. MAY WE ENTER THE WORLD FOR THE LORD. MAY WE STAY UNITED IN ALL WAYS.

PUISSIONS-NOUS EXPRIMER LA BONNE VOLONTE EN ACTION.
PUISSIONS-NOUS DEPLOYER LE POUVOIR DE MANIFESTER.
PUISSIONS-NOUS ENTRER DANS LE MONDE DU SEIGNEUR.
PUISSIONS-NOUS RESTER UNIS DE TOUTES LES MANIERES.



Pleine Lune de la Vierge, 26 août 2018, 13.56

### 1177

#### Message du Mois de la Vierge

Le mois de la Vierge rappelle aux aspirants le principe de la vierge. La virginité est l'autre nom de la pureté. La pureté permet la manifestation de la divinité. Jésus le Christ est l'un des nombreux Fils de la Vierge, ce qui signifie Fils de la Pureté. Un fils de l'homme devient un Fils de Dieu seulement lorsque la pureté est atteinte dans son véritable sens, dans les plans mental, vital et physique de son être. L'astrologie parle de Mercure comme du véritable Fils de la Vierge est dès lors également appelé le principe planétaire présidant la Vierge. Mercure (Bouddha) est né de la dame disciple appelée Tara, qui développa un mental pur et une vie pure et qui fut également orientée complètement vers la sagesse de Jupiter. En conséquence, son mental fut illuminé, représentant la manifestation de Mercure sur l'écran pur de la Lune. Jupiter, la Lune et l'aspirant forment le triangle pour la naissance de Mercure, selon les Puranas. Les Maîtres de Sagesse sont tous ceux en lesquels Mercure est né au travers de la rectitude qu'ils ont démontrée dans les trois plans, c'est-à-dire le mental, l'émotionnel et le physique. Il est dit que la naissance de Ganesha arrive à la quatrième phase ascendante de la Lune, en Vierge, Lui qui est connu comme le Fils de Dieu le plus important, dans l'univers. Ganesha est une incarnation de la plénitude dans chaque dimension de la vie. Il est empli de sagesse, de puissance et d'activité intelligente. L'équanimité est la qualité fondamentale de ces Fils de Dieu. En Ganesha, le diabolique et le divin s'accordent, le divin et le terrestre s'accordent. La trinité trouve l'harmonie en lui. En lui, tout est synthétisé, il arrondit tous les êtres par sa présence. Tel est le Fils de la Vierge que les sages védiques présentent pour bénéficier aux êtres, qui recherchent la plénitude dans tous les domaines de vie. Le mois entier de la Vierge offre spécialement les rayons du soleil qui peuvent engendrer la transformation des aspirants en disciples et des disciples en Maîtres. Puisse ce mois être bien utilisé par tous les aspirants. Puissent les Fils de la Vierge, représentant la Hiérarchie, bénir les aspirants dans leurs efforts de transformation de soi.



### Message de l'Enseignant Le Chant de l'Âme

Reliez JE SUIS à CELA. Que CELA JE SUIS soit le chant du cygne de votre respiration. C'est un chant doux qui purifie et magnétise l'être. Il désactive les obstacles et permet l'épanouissement du cœur.

L'étude des vies des grands initiés donne suffisamment d'impulsion pour se déplacer vers le chant de la vie, qui est également le chant de l'âme. Même la mort craint de s'approcher de celui qui est identifié au chant de l'âme, CELA JE SUIS. La fin des Ecritures est de nous conduire à CELA JE SUIS, qui finalement, accomplit l'être.

#### Les Expressions du Seigneur Krishna



Lorsque l'activité des sens n'est pas régulée, lorsque le mental est poussé ici et là, lorsque les pensées ont de l'emprise sur l'être, comment peut-il y avoir la paix et l'équilibre ? (2-66)

Lorsque les sens recherchent les objets des sens, lorsque le mental poursuit les sens, il ressemble à un bateau exposé aux vents, sans voile. (2-67)



#### Le Seigneur Maitreya

#### La Communauté de Maitreya Le But de Toutes les Rencontres

Chaque rencontre peut être constructive, elle peut générer le bien-être, elle peut également générer la croissance. Puisse ce but triple être accompli chaque fois qu'il y a une rencontre avec l'Etre.

Chaque division a sa destruction et la chute correspondante. Les amis, apprenez à vous rencontrer avec l'intention de progresser, de générer le bien-être et de construire quelque chose pour le bien général. Ne séparez pas. La séparation est due à la prédominance de l'ignorance. L'union se passe lorsque la sagesse prévaut. La sagesse permet essentiellement l'unité. Lorsque la semence s'associe avec la terre, l'eau et les rayons du soleil, elle grandit avec le temps, pour donner l'ombre, la fleur et le fruit. Tel devrait être le but de toutes les rencontres.

Les travailleurs de bonne volonté devront se transformer eux-mêmes en constructeurs sociaux. Ils devraient apprendre à nourrir et à engendrer la croissance saine de l'environnement. Des actes simples de semer des semences ou de les planter, de lancer des graines aux oiseaux, d'offrir un morceau de nourriture à un animal, engendrent des vibrations magnétiques qui transforment subtilement l'ambiance.

Il n'est que naturel que l'on se sente bien lorsque l'on entre dans un jardin. Cette dimension de "bon ressenti" est due à l'effort du jardinier, qui n'est pas noté et que vous ne voyez pas tout autour. Bien moins il s'exprime ou s'expose lui-même. Apprenez à créer, à construire, à nourrir et à coopérer en silence. Si ceci n'est pas possible, vous ne pouvez pas passer le seuil de la bonne volonté. Puisse ceci être fondamental dans votre vie.

Maître Morya

– Maruvu Maharshi –

#### Le Principe Fondamental de l'Aspiration



Une fois, des pèlerins perdirent leur chemin dans leur pèlerinage ; ils étaient ignorants de leur direction. Dans le désespoir, ils s'assirent sur une colline de sable. Entretemps, le crépuscule approcha. Le jour se transforma en nuit. Les étoiles apparurent au firmament. La lumière de la lune se leva. A distance, sur une autre colline de sable, le groupe de pèlerins vit un sage assis dans une posture de méditation. Le groupe s'approcha du sage à la hâte, se prosterna devant lui, expliqua leur situation critique et la direction recherchée.

Le sage les regarda et dit « Vous êtes en pèlerinage vers le Divin ; en chemin, vous avez refusé l'aide aux démunis, aux faibles, aux humbles et aux affamés. Comme vous avez refusé de les aider, la direction vers le Divin vous est refusée. En pèlerinage vers le Divin, il est fondamental d'aider ceux qui vous approchent avec un besoin pressant. Lorsque vous refusez d'aider le faible et l'humble, vous êtes disqualifié pour atteindre la Divinité. Repentez vous de ce que vous avez fait. » Ayant parlé ainsi, le sage demeura silencieux. Le groupe se sentit honteux de ses actes et se repentit pendant un certain temps. Jusqu'au milieu de la nuit, ils n'eurent pas le courage de demander la direction au sage qui était en méditation profonde. Après minuit, le sage ouvrit les yeux, regarda le groupe avec compassion et dit,

« Prononcez OM, en demandant la direction. Puisse votre expression être ardente, puisse votre prononciation être réalisée avec repentir, puisse votre prononciation être une décision de promesse à la Divinité que nous ne refuserons plus lorsque nous serons approchés pour de l'aide. Faites cela avec intention. »Ayant dit cela, le sage disparut. Le

groupe attendit l'aurore et retrouva le chemin avec joie et alla de l'avant. Puissent les aspirants ne pas oublier ce principe fondamental de l'aspiration.



# Maître Koot Hoomi – Devâpi Maharshi –

#### Sambala 4



Souvenez vous de Sambala, prosternez vous devant le Seigneur Sanat Kumara et foulez le Sentier du Seigneur Maitreya, l'instructeur du Monde.

Étymologiquement, Sambala signifie Syama Bala. Syama est le bleu, Bala est l'enfant. C'est pourquoi Syama Bala signifie l'enfant bleu. Lorsque cette terre souffrit d'un déluge, un sage immortel planant autour de la planète, vit un enfant bleu resplendissant, flottant sur une feuille d'arbre banyan. Les Puranas décrivent le sage comme étant Markandeya. Markandeya approcha l'enfant bleu (Syama Bala). Le garçon s'adressa au sage « Bienvenue à toi, oh enfant Markandeya ». Ce sage sans âge fut irrité pendant un moment que l'enfant se soit adressé à lui comme à un enfant. Toutefois, il retrouva immédiatement son équilibre et regarda à nouveau l'enfant, qui flottait sur les eaux, utilisant la feuille d'arbre banyan comme lit. Le garçon sourit au sage perplexe. Tandis qu'il souriait, des rayons de lumière émergèrent avec une faible musique de flûte enveloppant le tout. Le sage fut élevé dans une transe et expérimenta la non existence du soi, rétrospectivement.

Le lieu où ceci arriva sur Terre est connu comme le lieu de Syama Bala, qui est Sambala.



Message de Maître E.K.

Observation Dépassionnée

La course de la lumière a ses propres distorsions et tournants. Les attentes sont soit retardées, soit refusées. Des événements inattendus émergent pour dés-installer. Le voyage de la vie a ses propres surprises et suspens. Tandis que la routine quotidienne continue, il y a des tendances subtiles dont on peut seulement être témoins.

Les Maîtres de Lumière réalisèrent que, à travers le temps, les changements continuent de se passer à l'intérieur et tout autour et qu'être observateur est aidant tandis que l'on circule. Une observation dépassionnée avec tout ce qui est requis, pour être dans le présent, est donnée comme la clé. Pour qu'il en soit ainsi, l'on doit être suffisamment courageux.

Le Yoga du Maître C.V.V.

#### Aphorismes aux Disciples 6



- 16. La vérité est expérimentée même dans la non vérité. Lorsque l'on rencontre la non vérité, la non vérité peut être vue lorsque l'on est dans la vérité. Celui qui dit la vérité expérimente la vérité et la non vérité dans le monde et s'y relie en conséquence.
- 17. L'escalier que vous devez gravir est à l'intérieur de votre colonne vertébrale. Entrez en vous-même, montez les escaliers pour expérimenter le Brahman, il y a 33 marches.
- 18. Alors que vous montez les escaliers dans la colonne vertébrale, vous sentez le corps de plus en plus léger. Durant l'avant-dernière étape, vous ressentez la flottaison du corps. Les mouvements de votre corps sur la Terre deviennent plus tendres, plus gentils et plus subtils.



# Vidura Enseignements de sagesse

Le Silence est meilleur que la parole.
La parole vraie est meilleure que le Silence.
L'expression agréable de la Vérité
est meilleure que le simple discours vrai.
Que le fait d'être agréable dans l'expression
ne vous dévie pas de la Vérité.

SAGESSE PRATIQUE

Les Sages se plient eux-mêmes Dès lors, ils ne se brisent pas.

#### Saraswathi

Suktam 2 Le Son du Silence 1



Ainsi, nous inspirons et nous écoutons le son SO et, lorsque nous expirons, nous écoutons le son HAM. Ceci est la meilleure façon d'intéresser le mental avec le 'Chant de la Vie'. Le 'Chant de la Vie est éternel, le mental s'associe avec celui-ci et se désassocie de celui-ci. Nous associons maintenant le mental avec le Chant. Au travers de cette observation, le chant devient prédominant en nous. C'est la meilleure façon de se relaxer. Si nous souhaitons nous relaxer, si nous souhaitons tomber rapidement endormis lorsque nous sommes au lit, la meilleure façon est de focaliser le mental sur le chant de la respiration et de continuer à frapper à la porte lorsque nous inspirons.

Nous entrons consciemment et, chaque fois, nous sommes expulsés par l'expiration, nous continuons d'écouter les deux sons du chant – alors nous sommes dans le processus de la contemplation du 'son du flux du Verbe'. Le Verbe produit le son à travers le flux. Lorsque nous sommes avec le chant, nous construisons le pont vers le Verbe, bien que nous n'ayons pas encore atteint le Verbe. C'est également la technique de l'intériorisation. Où que nous soyons, nous pouvons nous intérioriser en utilisant la méthode de la respiration consciente, atteignant par là la pulsation à l'intérieur de nous avec l'aide du son. Lorsque nous ferons régulièrement cela, nous serons capables de réaliser la pulsation qui est la base de la respiration. La pulsation produit également le son double. Telle devrait être l'entrée depuis la porte d'entrée de l'ashram. C'est ce qui est appelé 'passer de l'objectivité vers la subjectivité'. Cela développe pour nous un nouveau goût dans la vie. Lorsque nous sommes

dans le subjectif, les concepts du mental objectif ne nous perturbent plus tellement. La famille, les finances et la société sont des problèmes pour nous car nous ne savons pas comment vivre avec celles-ci. Les mêmes famille, finances et société seront les avenues de splendeur lorsque nous reviendrons du Verbe. Les véritables avenues de problèmes sont également les avenues de splendeur. Elles ne sont pas différentes.

La source de laquelle vient le nectar est également la source de laquelle vient le poison. La source des deux est dans le Centre de la Gorge. La source du nourrissage est également le centre de la maladie. Par l'alimentation, nous sommes nourris et par l'alimentation, nous attrapons nos maladies. Nous tombons malades lorsque nous ne savons pas comment fonctionner avec l'alimentation. Nous secrétons du poison lorsque nous ne savons pas comment travailler avec le Centre de la Gorge.

Ce processus de travail avec la respiration pour atteindre la pulsation c'est se retirer des prétendues avenues de problèmes. L'enseigner en échange d'argent est une mauvaise utilisation. C'est pourquoi les Sages ne crurent jamais dans le fait d'être payés.

#### Message de Srî Râmakrishna

#### Rien Ne Peut l'Attacher



Le bien et le mal ne peuvent attacher celui qui a réalisé l'Unité de la Nature et de Lui-même avec Brahman.



Faites attention si vous marchez dans des chaussures plus larges que votre pointure! Soyez réels et dans la plénitude.



### La Doctrine Secrète Vénus et la Terre 1

Toute puissance ou force active de la Terre lui vient d'un des Sept Seigneurs (Les régents des Sept Planètes). La lumière vient par Sukra (Vénus), qui reçoit un triple approvisionnement et en donne un tiers à la Terre. Par conséquent, Vénus et la Terre sont appelées sœurs jumelles. Mais l'esprit de la Terre est subalterne au Seigneur de Sukra. Dans les Puranas hindous, Vénus et la Terre sont appelées mère et fille, mais pas des sœurs. La formation de la Terre se fait à travers Sukra. Le symbole de Sukra préside sur la croix ( $\mathbf{P}$ ) tandis que celui de la Terre est présidé par la croix (💍). La différence entre les deux est trop évidente. La queue de Vénus n'est que la tête de la Terre. On croit aussi qu'à la fin de l'évolution, les êtres de la Terre passent à Vénus. Le Seigneur Sanat Kumara, qui préside la Terre en tant que souverain, est dit être un descendant de Sukra (Vénus). Les Hindous croient aussi que le Seigneur Krishna (l'avatar complet) est également descendu sur Terre par Vénus. Sukra représente la dimension positive tandis que la Terre représente sa dimension négative. Vénus est un globe au-dessus de la croix, tandis que la Terre est un globe piétiné par la croix.

La signification ésotérique de ceci est : La Terre est tombée en génération, en reproduction des espèces par l'union sexuelle. La chute mystique d'Adam et Ève n'est que l'émergence du principe de la Terre dans sa nature négative à partir de la nature neutre de Sukra. Le statut androgyne est perdu au profit d'un principe féminin masculin séparé donnant naissance à l'instinct sexuel.

Vénus est le plus occulte, puissant et mystérieux de tous les principes planétaires. Son influence sur la Terre et sa relation avec la Terre sont les plus importantes. Dans le brahmanisme exotérique, Vénus ou Sukra est une divinité masculine. Les Puranas expliquent que Sukra est le fils de Brughu, l'un des Prajapatis. Toute l'histoire de Sukra dans les Puranas se réfère aux troisième et quatrième races. Les êtres androgynes de la troisième race racine avaient tendance à devenir des êtres mâle-femelle dans la quatrième race racine. Dans le brahmanisme ésotérique, Sukra est considéré comme androgyne, contrairement au brahmanisme exotérique où il est montré comme une déité masculine. C'est par Sukra que les "doubles" (androgynes, hermaphrodites) de la troisième race racine sont descendus. Le symbole original de Sukra est un cercle et un diamètre à l'intérieur ( ). Au cours de la troisième race racine, lorsque la descente s'est produite, son symbole s'est transformé en état pré-Tau ( ). Comme le symbole T descend, plus bas dans le cercle, c'est l'état de Tau ( ).

Au cours de la quatrième race racine, lorsque les hommes et les femmes sont séparés, le symbole T tend à être une croix  $(\mathbf{Q})$ , un état déchu. Vénus est donc symbolisée par le signe d'un Globe sur la Croix, tandis que la Terre est symbolisée par un Globe présidé par la Croix.



Saturne

# Le Retard, les Déceptions et les Obstacles 3

Il y a un progrès dessiné par lui-même et nous trouvons un obstacle artificiel qui vient sur le chemin de ce progrès autodéterminé. Au travers de ce processus, l'homme acquiert l'expérience et apprend à attendre. Plus il est arrêté sur le chemin, plus cela devient une habitude pour lui de l'accepter. Lorsque le décollage de l'avion est retardé une fois ou deux, nous sommes réellement perturbés. Mais supposez que cela arrive sur une base quotidienne, alors nous sentirons « Okay, c'est l'ordre du jour », et nous apprendrons à attendre.

Ainsi, nous apprenons à attendre ; c'est ce que Saturne nous enseigne chaque fois que nous sommes déçus, ou partout où nous ressentons des obstacles. Dans les obstacles, nous voyons toujours un agent extérieur comme la cause de notre manque de progrès – Saturne nous apprend qu'il n'y a pas d'agent extérieur sous la forme d'obstacles, mais qu'il y a quelque chose à réorganiser dans le système intérieur.

En Inde, nous sommes complètement entrainés par Saturne. "Attendez l'inattendu" – est le message du style de vie indien. Saturne est notre dirigeant. Souvenez vous que le signe solaire de l'Inde est le Capricorne et que son régent est Saturne! La patience nous est enseignée, la tolérance nous est enseignée, l'acceptation nous est enseignée. Les retards et les désillusions sont courants. Ceci est vrai avec notre système. Bientôt, l'Inde entrera dans le signe solaire du Verseau, alors beaucoup de choses seront brisées et le "Phoenix indien" s'élèvera une fois de plus à l'aide de ses ailes puissantes – c'est attendu.

#### Le Discipulat

Les Qualités du Mental Sain (Des Lois des Justes Relations)

#### L'Interprétation de la Vérité

L'intelligence est impliquée dans l'interprétation de la vérité. Chacun interprètera la vérité selon son propre état d'évolution et chacun échouera à l'interpréter dans les termes du "plus avancé". La personne moyenne fait objection à des points de vue plus larges que les siens propres ; ils servent seulement à l'effrayer ou à l'exaspérer. Toute vérité doit passer à travers le filtre du mental et il y est donné un point de vue et un développement personnels basés sur les mirages et les illusions individuels – les grands déformateurs de la vérité. Là où le mental est étroit, établi et manquant de compréhension, de raison et d'expérience ; il y a danger de malentendu, de crédulité et de mauvaise interprétation. Un sens des valeurs manquera et l'individu surestimera les choses non essentielles. Nous aurons alors le dévot superstitieux, un disciple crédule des chefs, un idéaliste fanatique non équilibré et un mental déformé.

L'homme cherche à rendre la vérité précise et stable. Ceci ne peut être fait. Les vérités fondamentales sont inaltérables, mais la réalisation, la compréhension et l'interprétation humaines de celles-ci sont constamment sujettes aux changements, étant donné que l'homme évolue mentalement et spirituellement. La vérité est simplement l'expression de la compréhension immédiate du mental humain. Il est impossible pour nous de dire avec assurance et finalité qu'une telle condition est celle-ci, celle-là ou une autre ; de dire ce qui est ou ce qui n'est pas ; ou de nier ou d'affirmer quelque chose. Toutes les formulations de la vérité sont seulement partielles, et la soi-disant vérité peut, plus tard, être considérée comme imparfaite et même fausse, depuis l'angle d'une connaissance plus large et d'une compréhension plus inclusive du tout. Dès lors, toutes les définitions, tous les faits et tous les exégèses ne font que passer dans leur utilité.



L'Enseignant

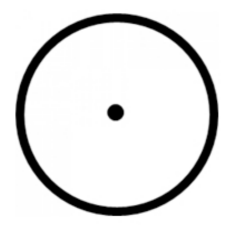
45. Paramanukam D'Atome en Atome

"Anu" signifie "atome". "Paramanu" signifie "d'atome en atome". L'atome spirituel permanent est appelé "Paramanukam". Il est la base pour les autres atomes permanents, tels que les atomes mental et physique permanents. L'atome a une activité triple. Il y a l'activité du neutron, du proton et de l'électron. Parmi les trois, le neutron est dans une position neutre par rapport au proton et à l'électron. Le neutron lui-même est une partie d'un système plus élevé et représente l'électron du système supérieur. Il y a un proton supérieur et un neutron supérieur correspondants. Ainsi, il y a une série d'états subtils, plus subtils et les plus subtils, de ces trois, qui est expliquée dans la théologie, comme sept états. Au-delà du septième état, le proton et l'électron sont absorbés dans le neutron, qui n'est plus appelé un neutron. Cet état est appelé la "Pure Existence". C'est ainsi que nous expliquons la création avec le nombre clé du sept. Certains autres le font avec les nombres clés du trois et du neuf. Lorsque le nombre clé du trois est utilisé, l'atome spirituel permanent est zéro ou quatre. Lorsque le nombre clé du neuf est utilisé, l'atome spirituel permanent est le nombre dix. Les Ecritures expliquent ceci de façon très élaborée et l'étudiant trouve cela éprouvant à comprendre. L'Enseignant donne donc un exemple. L'exemple est un point. Il fait un point et l'expose à une loupe, le point apparent apparaît comme un disque et, à nouveau, pour le disque, un centre peut être trouvé. Et avec une loupe beaucoup plus puissante, même ce centre du disque apparaît être un disque. Avec une vision plus subtile, chaque centre devient une circonférence et il y aurait un centre là, également. Cela continue et continue davantage jusqu'à ce que la vision soit complète. C'est à ce point que l'on trouve l'atome spirituel permanent.

Lorsque nous utilisons le nombre clé sept, il est dit qu'il y a sept plans. Mais chacun des sept plans a une autre série de sept plans qui sont appelés les sous plans. Et chacun des sous plans a encore sept plans, lorsque nous entrons dans le détail. C'est ainsi que la création est une expression diversifiée. La base de cette expression est ce qui est réalisé par un Enseignant et cette base est l'atome spirituel permanent. L'Enseignant s'identifie avec celui-ci. Telle est la compréhension étrange de cet attribut de l'Enseignant.

Très tôt le matin, je me souviens des sandales saintes du Maître dans la chambre intérieure de mon cœur.

Un disciple





Kapila L'Approche 2

Expérimentant le bien présent tout autour, au travers de leur attitude équilibrée, ils sont attirés de plus en plus près de 'MOI' (le Soi). Leur inspiration pour tout ce qui est bien est incessante et est donc naturelle. Leurs buts de vies sont progressivement réalisés. Leurs déficiences sont arrangées et arrondies. Ils grandissent de plus en plus dans la conscience du 'Je Suis', qui est ressentie par les autres comme la Présence de Dieu en eux.

Ils mûrissent jusqu'à l'état où ils ne connaissent plus de besoins, ni de désirs personnels. Leurs actes n'ont plus d'attentes. Le bonheur est leur expérience dans tous les actes. Le cadavre des attentes n'est plus leur lot. Pour eux, tous les actes réalisés le sont au service de Dieu uniquement, car toute leur interaction se passe avec la Conscience de Dieu. Leur travail simple, normal et naturel résulte dans le service du Monde. Ainsi, ils se transforment en disciples du Monde – les Bhagavatas.

Les deux angles des qualités triangulaires (inertie, dynamisme et équilibre) sont absorbés en eux dans l'Unique – l'équilibre, et l'équilibre est absorbé dans 'l'état d'être' qui remplace 'l'état de faire' existant jusqu'à présent. L'effort cesse. Le Plan Divin s'écoule au travers. Il n'a plus de personnalité, ni de travail personnel. Il marche sur Terre comme un Dieu vivant ! Pour ascensionner systématiquement dans cet état d'être, les conseils suivants sont donnés :

1. L'attention aux devoirs dictés par le quotidien – domestiques, économiques et sociaux. La vénération des déités tout en étant indifférent aux devoirs quotidiens n'engendre pas de progrès. A moins que l'on soit alerte et attentif, l'on ne se souvient pas bien des devoirs quotidiens. La vénération des déités aide à maintenir la vigilance et l'attitude attentive. Le manque d'attention est démontré par l'oubli, l'indifférence, le manque de soins, la négligence et la paresse.

## Les Feuilles de l'Ashram L'Acceptation



- « Bénis sont ceux qui réalisent le Père à l'intérieur du phénomène cyclique du flux et du reflux, de la lumière et de l'obscurité, du haut et du bas. »
- « Bénis sont ceux qui se tiennent en dehors de la roue, par l'acceptation intelligente des paires. »



# Le Seigneur Dâttatreya Sat Guru, Le Véritable Enseignant

Le Véritable Enseignant, Sat Guru, est toujours seul mais non solitaire. Il est « L'Un en tous et tous en Un ». Il n'a pas de demeure, mais est une demeure pour tous. Il n'est coincé par aucun nom, ni n'a aucune forme. Il n'appartient à aucun endroit, à aucune communauté, nation ou race, mais ils Lui appartiennent tous. Il est sans parent. Il n'a pas de passion pour une nation, un langage, une religion et pour aucun 'isme'. Il interagit avec tous avec une attitude d'amour et octroie la lumière pour permettre aux personnes de s'élever elles-mêmes depuis leurs états respectifs de conscience. Il est le représentant de l'énergie de l'Univers et ne peut, dès lors, être contenu ou conditionné par la race, la religion, la caste, la croyance et les 'ismes'. Telle devrait être la compréhension d'un Sat Guru qui est un représentant de Sri Guru Datta.

Sri Guru Datta et Sri Krishna démontrèrent la vie au-delà des concepts. Les concepts sont construits autour d'eux par les personnes qui sont confortables avec les concepts. Les personnes ont besoin de concepts pour tenir à quelque chose, ce qui provient du sentiment de peur, de désir, etc. Les êtres cherchent l'indépendance/la liberté, mais ils construisent tellement de circonscriptions autour d'eux. Dans le désir de liberté, les personnes construisent des prisons autour d'elles et vocifèrent de plus en plus à propos de la liberté. C'est le travail de ceux qui ont la connaissance de vivre dans la vie et d'interagir avec les concepts selon le temps et l'endroit. Ils quittent les concepts après que le travail soit fait, mais ils ne vivent pas en eux. Ils sont uniquement guidés par la Vérité et la Loi. La Vérité est dans et au-delà de la création. La Loi est valable tant que l'on est dans la création. La Loi et la Vérité vont de paire pour vivre en harmonie.

Dans l'histoire du Roi Bali, le Seigneur explique au Roi la qualité d'un Sat

#### Guru. Il explique donc:

« Comment puis-je dire que CECI est ma demeure ? (CECI se réfère à la création). » JE SUIS partout. JE ne SUIS limité à aucun endroit. JE ne SUIS relié à personne. Les personnes se relient elles-mêmes à MOI. Je n'ai ni parents, ni enfants, car JE SUIS le JE SUIS de tous. Je n'ai aucun schéma de comportement, car tous les schémas émergent de MOI. Ils existent avec MOI comme leur base, Je leur permets d'exister, mais Je n'existe pas en eux. Les trois qualités émergent de MOI et les triple comportements qualitatifs et leurs variétés de combinaisons dépendent de MOI, tandis que JE ne dépends pas d'eux. Je connais CECI, je connais CELA (La Création et Au-Delà). JE SUIS la base pour CECI et CELA. La seule manière simple de ME voir est de ME voir dans un Sat Guru. » (Srimad Bhagavata)





Le Feu La Prière 2

A moins que nous soyons purs, nous ne pouvons pas enflammer le Feu à l'intérieur de nous. C'est comme de l'essence purifiée et d'autres matériaux inflammables avant l'inflammation. C'est pourquoi il est dit : « Ne jouez pas avec le Feu. » Le Feu est le Feu. Si nous contenons des impuretés, la première chose est de rechercher la pureté venant du Feu ; alors seulement, nous pourrons enflammer la Feu. Le Feu peut engendrer la destruction de tous les traits impurs en nous.

Nous faisons le Feu et regardons la flamme, qui est orange brillante ou dorée. Nous continuons de la regarder et nous lui soumettons une à une les impuretés que nous connaissons en nous-mêmes. Ceci est la confession la plus ancienne, une bien meilleure confession que les méthodes de confession actuelles. Celui qui reçoit la confession est supposé être aussi pur que le Feu. Si nous annonçons notre culpabilité, la personne qui l'écoute devrait être capable de la recevoir et de la brûler, autrement quel est le plaisir de se confesser ? Si un prix est fixé pour la confession, c'est un commerce. Le concept très original de la confession vient de la confession individuelle au Feu.



La Vache

Parmi les devoirs projetés sur l'humanité, le service et la vénération de la Vache sont considérés comme les plus importants par les Védas et les Puranas.

#### SAGESSE PRATIQUE

Aucun homme ne peut purifier son voisin. Il peut, au mieux, se purifier lui-même.



Prières de Groupe

Oh Seigneur Agni!

Nourris et vitalise les courants de vie tandis qu'ils s'écoulent à chaque minute, dans les recoins de nos corps et assure leur vitalité.

Puisses-tu être aimable de te soucier du flux de vie en nous, comme le gardien prend soin des chevaux.

#### SAGESSE PRATIQUE

La richesse, le pouvoir et la famille ne sont pas des obstacles pour le chercheur. Son attachement l'est.

#### Sanat Kumara

#### Attraits et Répulsions



Il est normal que les hommes aiment certaines choses et n'aiment pas certaines autres choses. Ils n'ont pas tendance à être méticuleux lorsqu'ils font ce qu'ils n'aiment pas faire. C'est une faille, un terrain glissant, où les étudiants ont tendance à chuter et à échouer. Ne niez pas le travail à cause de vos attraits et répulsions. Discernez le travail à faire et à ne pas faire. Ce que vous devez faire, faites le en aimant le faire. Ce que vous ne devez pas faire, laissez le. Par respect avec tout ce que vous 'avez à faire', restructurez cette pensée par 'j'aime faire'. Remplacez 'Je dois' par 'j'aime'. Par cette restructuration de la pensée, un changement d'attitude a lieu. La femme dit « Je dois laver les assiettes. » Elle ferait mieux si elle restructurait la pensée par « J'aime laver les assiettes. » Peut-être, peut-elle encore mieux la structurer en pensant « J'aime que mon mari lave les assiettes. »

En revenant de l'humour au courant principal d'enseignement : n'évitez pas le travail en termes d'attraits et de répulsions. Evitez le en termes de « A faire et à ne pas faire. » Quel que soit votre lot à faire, aimez le faire. Alors, vous pouvez apporter une intention, devenir conscients et par là, rester vigilants et rester focalisés. C'est la façon d'être ici et maintenant.



### De la Plume de l'Enseignant Questions et Réponses La Magie

Question : Cher Maître, il y a des cours proposés pour transmettre les perceptions magiques et supranaturelles d'une façon systématique. Pensezvous que ces cours aident réellement les aspirants à acquérir le pouvoir de la magie ?

Réponse : Cher Frère, il y a des variétés de magies incluant les tours de prestidigitation. De nombreux magiciens dans les cirques et dans les clubs et cercles sociaux réalisent cela. Ils sont sincères, bien qu'à la fin, le spectacle tient seulement à la dextérité de leurs mains qui engendre l'apparition et la disparition d'objets. Il y a des cours pour les magiciens qui sont entrainés à cet effet sous un serment de discrétion. Ils sont également sous le serment de ne pas clamer une telle magie comme spirituelle. Il y a des gurus qui utilisent ceci pour acquérir le contrôle sur leurs sujets et se proclamer eux-mêmes comme divins. Ceci est un pur blasphème. De telles personnes ne sont pas honnêtes et souffrent dès lors des conséquences. Il y a la véritable magie qui est réalisée par les sages en lesquels le troisième œil est ouvert en vertu de la pratique des huit étapes du yoga. Dans les sixième et septième étapes du yoga, le troisième œil s'ouvre. Ils acquièrent la vision ; ils tendent à être naturellement clairvoyants et clairaudients. De tels êtres sont en dehors de tout prestige. Ils n'utilisent pas la faculté, excepté lorsque c'est nécessaire. Dans les mots du Maître Djwhal Khul, « L'une des règles fondamentales derrière tous les procédés magiques est qu'aucun homme n'est un magicien ou un travailleur dans la magie blanche, jusqu'à ce que le troisième œil soit ouvert, ou en processus d'ouverture. » (« Cosmic fire » p. 1008 – « Le Feu Cosmique »). Ne tombez pas dans le prestige de la magie; au lieu de cela, soyez sincères et

honnêtes en arrivant à comprendre les étapes du Yoga de Patanjali qui est un sentier octuple. Lorsque le troisième œil est ouvert, la glande pinéale commence à fonctionner, ce qui permet à un travailleur de bonne volonté de mieux réaliser ses devoirs et ses responsabilités.





Agni

Une Introduction au Travail du Feu Cosmique, 79

# 5. Le Feu Electrique Varuna

Ce qu'est le Seigneur du 1er Rayon : Il envoie une étincelle de lumière et cette étincelle de lumière est appelée 'l'illumination' ou 'Parasu', qui est Son arme. Elle est alors prise par le Seigneur du Verseau, appelé Varuna. Il est un Grand Seigneur qui travaille dans les eaux de l'espace. Fréquemment, Il est compris comme fonctionnant dans les eaux émotionnelles du 6e chakra. Pour le 6e chakra dans les eaux, vous verrez dans les livres de Tantra, qu'il y a un dragon qui se déplace, qui est un être amphibie. Et sa correspondance supérieure est l'Unique qui travaille dans les eaux de l'espace. Cet animal amphibie est comme un crocodile, qui est appelé le Dragon Blanc, dont nous avons la réplique dans les eaux sur la Terre. La réplique est son image miroir, mais une mauvaise image. 'Mauvaise' dans le sens d'une image grossière, et ce Dragon Blanc a une face comme celle d'une chèvre et le corps d'un crocodile. Imaginez, une face de chèvre blanche et le corps blanc d'un crocodile. Le corps est celui d'un crocodile, la face ou la tête ressemble à celle d'une chèvre. C'est un bel animal décrit dans les Ecritures.

Celui-ci est le Dragon Blanc qui continue de descendre. N'entrons pas dans cet aspect. Le Seigneur des puissances condensées dans l'espace, appelé Varuna, Il se déplace sur ce Dragon Blanc, et dans Sa main, il y a un trident. Et avec ce trident, selon les directions venant du 1er Logos, Il engendre joyeusement certaines réactions sur les eaux de l'espace. Le trident n'est rien d'autre que l'énergie de Neptune. Ainsi, les énergies de Neptune et d'Uranus fonctionnent ensemble, grâce au Seigneur qui se déplace sur le Dragon Blanc, qui est localisé en Capricorne, et beaucoup de travail est réalisé. Et ce travail est la préparation pour l'entrée dans l'âge du Verseau. Et c'est pourquoi il y a la vie heureuse d'Uranus et de

Neptune en Capricorne. Ceci est le temps le plus opportun pour préparer la planète et les êtres planétaires dans la conscience supérieure. (1)

Le transit de Neptune et le transit d'Uranus en Capricorne apporteront beaucoup de bonnes choses pour nous. Comprenez que les bonnes choses signifient ce qui nous pousserait dans la conscience supérieure. Les moyens adoptés peuvent ne pas être aussi doux que nous le pensons. Parfois, il nous sera demandé de manger certaines choses amères. Quels que soient les moyens adoptés, il est sûr que l'humanité sera déplacée dans la conscience supérieure, car nous devons marcher dans l'Age du Verseau. Déjà, l'énergie a rendu visite et a commencé à fonctionner, et nous devons nous y accorder. Si nous ne nous y accordons pas, elle créera une situation dans laquelle nous devons nous accorder. Si nous n'écoutons pas, même lorsque nous devons nous accorder, alors, elle nous brisera. C'est ce qui est descendu comme énergie à travers la comète, dans la première partie de ce siècle.

Cette énergie a trouvé son expression au travers du lotus du cœur, dans le même passage que je vous ai expliqué, venant du 1er Logos, au travers du Seigneur Varuna et avec le travail d'Uranus et de Neptune. Cette énergie a visité le système, et elle a été prise par la comète, pour être donnée à la planète. Un être très élevé était prêt à la recevoir pour la distribuer à la planète.

(1) Uranus était en Capricorne depuis 1988 jusqu'au début de 1996 ; Neptune depuis la fin de 1984 jusqu'au début de 1996.

Ce texte n'est pas relu par l'auteur et peut contenir certaines erreurs.



Varuna sur Makara



#### Maître FK

#### Vishnu Purana Chapitre XXIII

#### Bharatha Varsha 4

Dans ce pays, le temps est mesuré comme quatre yogas. Ils sont :

- 1. Krita Yoga;
- 2. Treta Yoga;
- 3. Dwapara Yoga et
- 4. Kali Yoga.

Dans les autres pays, il n'y a pas de division en Yogas et leurs effets ne sont pas étudiés. Les Yogas sont traditionnellement expliqués ainsi :

- 1. 360 levers de soleil forment une année Savana;
- 2. 432.000 années Savana forment un Kali Yoga;
- 3. Si vous les doublez = 864.000 années forment un Dwapara Yoga;
- 4. Trois fois le Kali Yoga = 1.296.000 années forment un Treta Yoga;
- 5. Quatre fois le Kali yoga = 1.728.000 années forment un Krita Yoga.

La somme totale = 4.320.000 années forment un Maha Yoga.

1 Kali Yuga
2 Dvâpara Yuga
3 Tretâ Yuga
4 Krita Yuga

Ici, dans ce pays, les personnes acquièrent la maîtrise sur elles-mêmes et sur toutes choses, en suivant le sentier de la méditation et de l'absorption intense. Les Ritualistes continuent, en réalisant les rituels selon le Sentier védique. Avec grand respect pour les plaisirs de l'autre monde, quelques personnes font des actes charitables et des cadeaux en guise d'offrandes. Le Seigneur qui se sacrifie Lui-même, en tant que Création, est vénéré par les personnes, au travers de sacrifices. Vishnu, le Seigneur du bon travail impersonnel, qui imprègne Tout, est vénéré ici.

Depuis que Bharata est un pays de travaux dont les résultats sont connus, c'est le pays choisi parmi les autres régions de Jambudwipa. Les autres régions sont des pays de plaisir, alors que Bharata est le pays pour s'acquitter de ses devoirs. Parmi les milliers de naissances et renaissances, une créature prend naissance dans ce pays, grâce au résultat accumulé des bonnes actions passées. Même les Dieux se trouvent eux-mêmes bénis dans ce pays et chantent des chants à sa gloire. Même depuis le plan des Dévas, ils descendent ici en tant qu'êtres, étant donné que ceci forme la voie depuis les cieux, jusqu'à la libération.

Ici, les actes sont réalisés sans aucun désir pour leurs résultats. Tous les devoirs sont réalisés avec un esprit d'offrande au Seigneur de l'imprégnation, qui est l'Ame Unique de toutes les âmes. Ayant atteint ce pays des actes au-delà des résultats, les êtres vivent fusionnés dans l'Etre Unique. Comment cela peut-il être connu par ces êtres limités par le corps, qui travaillent pour obtenir les plaisirs divins comme résultat? Ceux qui sont nés dans ce pays sont les êtres accomplis, puissent-ils être déficients au niveau des sens ou des membres.

#### La Science de l'Homme

Dr. K. Parvathi Kumar Première Vie de Groupe des Jeunes, Partie 66 Août 2001, Visakhapatnam / Inde

#### Le Processus de Méditation 2

Normalement, nous ne respirons pas jusqu'à la capacité de nos poumons. Maintenant, nous respirons autant que les poumons peuvent contenir. Lorsque vous relâchez doucement, vous baillez. C'est l'expulsion du carbone en vous. Vous inspirez et emplissez les poumons et alors, gardez le pendant un temps, de sorte que l'oxygène pénétrera dans le système et expulsera alors le carbone. Les gaz sont également expulsés. La nourriture non digérée est digérée. Et tout ce qui n'est pas désirable pour le corps reçoit une poussée pour être expulsé. Ainsi, vous obtenez de plus en plus de force vitale à travers l'oxygène et la force expulsera progressivement le carbone du corps. Lentement, vous aurez les yeux brillants, un corps actif et, dans un état ultérieur, vous acquerrez un mental frais. Le système se rafraîchit.

Trois respirations profondes et alors une pause, et à nouveau trois respirations profondes et une pause – comme cela vous pouvez le faire neuf fois. Au total, vous faites 27 respirations. Cela fera à peu près quinze à vingt minutes. C'est suffisant. Après cela, vous pouvez continuer vers l'autre étape de visualisation de la lumière dans le front. L'observation de la lumière à cet endroit devient plus facile, car votre système est préparé pour l'observation. Cela peut consister en dix à quinze minutes complémentaires. Ainsi, c'est à peu près trente à trente-cinq minutes d'exercice de méditation. C'est ainsi que cela se passera.

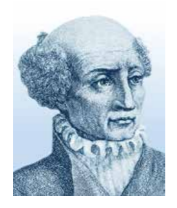
Lorsque vous pratiquez, vous pouvez ressentir l'énergie et, parfois, vous pouvez tomber endormis. Cela montre que les niveaux d'énergie sont bas. Mais lentement, lorsque vous continuez à travailler, ils s'élèvent et vous n'aurez plus l'instinct de dormir ou de vous reposer tout le temps.

Vous ne vous sentez plus fatigués. Uniquement la nuit, vous dormirez pour à peu près six heures et, durant le reste de la journée, vous serez actifs. Cela améliore vos niveaux d'énergie et également les opérateurs de réponse du cerveau. Si cet exercice de méditation est fait après les asanas, c'est beaucoup mieux. Cela dépend de votre routine. Ainsi, vous pouvez essayer de trouver du temps pour les asanas et pour cette pratique. Cela vous ferait du bien.

Nous allons continuer à essayer de comprendre la méditation. Vous pouvez, s'il vous plaît, comme dit plus tôt, fermer le système avec les mains et les jambes. Et garder le dos bien droit. Gentiment, faites trois respirations et détendez vous, et à nouveau faites trois respirations et détendez vous. Lorsque vous inspirez, vous essayez de la maintenir, de sorte que les poumons soient remplis d'oxygène. Maintenez autant que vous le pouvez sans inconfort. L'impulsion d'expirer viendra naturellement, et ensuite vous expirez. Comme cela, essayez de le faire trois fois et détendez vous ; à nouveau trois fois et détendez vous, et comme cela vous pouvez faire neuf séries de trois fois. Assurez vous que le mental suive le chemin de la respiration. Sélectionnez votre propre temps et faites le.

Nous prononçons OM trois fois afin que nous ayons la coopération. Comment vous sentez-vous lorsque vous faites cette respiration ? Est-ce confortable ? Combien de fois avez-vous été capables de la faire ? Lorsque le mental est agité, vous ne pouvez pas faire la respiration consciemment. La méditation est destinée à réduire l'agitation du mental.

Ce texte n'est pas relu par l'auteur et peut contenir certaines erreurs.



# Paracelse Santé et Guérison L'Amabilité et le Contact Humain

Avec la technologie toujours croissante et des remèdes patentés, le nombre de médecins décroîtra-t-il ? S'il en était ainsi, ce serait une calamité. Il y a des domaines dans lesquels la technologie et les machines techniques peuvent réduire le nombre de personnes employées, mais il n'en n'est pas ainsi avec les médecins. Les médecins sont largement nécessaires. Un médecin est un ami de l'humanité hautement éduqué. L'amabilité est la qualité de base demandée à un médecin. Dans l'amabilité, les communications se passent d'une meilleure façon et les patients peuvent mieux s'exprimer ? « Comment vous sentez-vous ? » est une question qui, lorsqu'elle est posée avec amabilité par un médecin ; la psyché du patient a tendance à très bien y répondre. Il se sentirait comme partageant toutes ses maladies et les sentiments qui y sont reliés. Tandis que les médicaments aident dans un processus curatif, c'est le médecin qui l'initie. Une combinaison de suggestions amicales, en parallèle aux médicaments, est requise pour la guérison des maladies.

Une chirurgie inutile par un chirurgien est spirituellement considérée comme un meurtre. Autant que possible, les médecins doivent être amicaux dans leurs demandes de renseignements et devraient peu utiliser le bistouri sur le corps humain. Il est fort commun que différentes affections dans différents états de progrès compliquent une guérison, à moins que les médecins trouvent le temps et l'inclination de questionner les patients avec amabilité. L'effet du traitement est plus souvent médiocre lorsque l'amabilité et le contact humain sont absents.

Faire la liste d'autant de nombreux remèdes, que du nombre des affec-

tions, est à nouveau considéré comme de l'irresponsabilité. La cause majeure qui engendre les affections subsidiaires devra être localisée et traitée. Si les remèdes sont prescrits sans beaucoup d'investigation quant à la cause des affections, cela résultera dans la diminution de la vitalité des patients. Les patients dégénèrent par le biais d'une utilisation excessive de médicaments et une telle dégénération peut conduire au désastre.

Les pratiques présentes se dirigent vers une calamité qui frappe la génération présente. Cela corrompt également l'humanité future. La santé véritable et naturelle devrait être l'objectif du médecin. Mettre en correspondance les médicaments et les affections n'est pas considéré comme un acte de responsabilité. Un médecin qui est hautement formé a un rôle vital à jouer dans les domaines de la santé et de la guérison. Sa connaissance et son expérience devraient l'aider à atteindre le maximum de santé avec le minimum de médicaments. Ce changement n'est que nécessaire pour donner un cours différent dans l'activité future de la santé et de la guérison.

Extrait de « Paracelsus –Health and Healing »

(« Paracelse – Santé et Guérison »)

Site Web: http://www.paracelsus-magazin.ch/en/

#### La Section des Enfants

#### Sur le Service

LES ANTAHKARANAS ET LES BAHIRKARANAS SONT PURIFIÉS DANS CET ORDRE, PERMETTANT LA LIBÉRATION DE L'AME, LORSQUE LE VÉRITABLE SERVICE EST RENDU.

## Histoires de Panchatantra 20. La Grotte Oui Parle

Il y avait un lion qui régnait sur une certaine partie d'une jungle.

Un jour, il ne put s'en prendre à un simple animal, après avoir erré dans la jungle en recherche de nourriture. C'était presque le coucher du soleil et le lion commença à s'en retourner, malgré qu'il ait très faim.

Sur son chemin, il vit une grande grotte et pensa en lui-même, « Il est certain que quelque animal doit vivre dans cette grande grotte. Une si belle grotte ne peut être inhabitée. Quel que soit l'animal qui vit ici, au coucher du soleil, il devra y revenir. Je vais me cacher à l'intérieur de la grotte et attendre que mon dîner arrive. »

La grotte était la maison d'un chacal qui arriva peu après que le lion se soit caché à l'intérieur. Tandis qu'il entrait, il remarqua les empreintes des pattes du lion conduisant à l'intérieur de la grotte, mais ne put trouver aucune empreinte de pattes qui en sortait.

Il pensa, « Si un lion est en effet entré, je mourrai aussitôt que j'entrerai. Mais, comment puis-je en être sûr ? Il n'y a pas de raison pour moi de rester loin de ma maison s'il n'y a pas de lion à l'intérieur. Je dois découvrir un moyen de confirmer si le lion est encore à l'intérieur. »

Le chacal pensa à un plan et se tenant en face de la grotte, commença à crier, « Bonjour grotte ! Bonjour grotte ! Puis-je entrer ?

Pendant un certain temps, il attendit en silence et cria à nouveau, « Bonjour grotte ! As-tu oublié notre entente de toutes ces années ? J'attends toujours ta réponse avant d'entrer. Pourquoi es-tu silencieuse

aujourd'hui? Je vais alors aller vers une autre grotte si tu ne réponds pas. » En entendant ceci, le lion pensa, « La grotte doit répondre au chacal lorsqu'il revient au coucher du soleil. C'est parce que je suis à l'intérieur que la grotte ne répond pas aujourd'hui. Je dois l'inviter à la place de la grotte, ou le chacal partira. »

Ainsi, le lion répliqua depuis l'intérieur de la grotte, « Bonjour chacal, tu peux entrer. Tout est en sécurité à l'intérieur. »

La réponse était même encore plus effrayante à cause de l'écho venant des murs de la grotte. Le chacal sut immédiatement que le lion attendait qu'il entre pour faire de lui son repas. Il s'enfuit aussi vite qu'il le put et se sauva lui-même.

Le sage dit en effet :

« Soyez vigilant et alerte chaque fois que vous marchez dans une nouvelle situation. »

#### Histoire pour les Jeunes

# 5. Pratique

Entouré par ses étudiants, un jeune enseignant donnait une leçon à propos de la vie et de la mort. Ardemment, les étudiants écoutaient et prenaient notes. Mais un étudiant simplement souriait. L'enseignant plein de colère lui demanda : « M'écoutes-tu ? » L'étudiant répondit, « Je peux vous démontrer la maîtrise sur la vie et la mort. Amenez moi une fourmi. »

Une grande fourmi fut apportée. Il la coupa en trois morceaux et les sépara. Alors, il ferma les yeux et s'assit, restant sans mouvement. Après un temps, les trois parties se rassemblèrent ensemble et la fourmi ramenée à la vie partit.

L'enseignant se sentit honteux. Il était embarrassé devant ses étudiants car il connaissait seulement les écritures, sans compréhension de la maîtrise de la vie et de la mort. Il demanda à l'étudiant, « Où as-tu appris cela ? » L'étudiant répondit, « Votre Maître me l'a enseigné. »

A cela, l'enseignant devint furieux. Il s'adressa à son maître : « Vous enseignez à d'autres des choses que vous ne m'enseignez pas. Pourquoi ? » Le maître répondit : « Tu es encore un esclave de tes émotions violentes. Je t'ai appris de nombreuses choses. Toutes ces réalisations dépendent de la pratique, non de leur connaissance verbale. La connaissance est inutile sans la pratique. Si tu sais comment jouer du piano, mais que tu ne pratiques pas, tu ne créeras jamais de musique. »

Raconté par Swami Rama : « Living with the Himalayan Masters ». 1978. Pennsylvanie.

Compilé et cité par B.K.

# FENÊTRE POUR LE SERVICE MONDIAL NOUVELLES ET ACTIVITÉS (Apports bienvenus)

#### Suisse

Nom du Groupe : Circle of Good Will (Cercle de Bonne Volonté)

**Contact:** Ludger Philips

Adresse: Tannackerstrasse, 12a, CH-3073 Gümligen / Berne

**Téléphone:** ++41 319512877 **E-Mail:** guter-wille@good-will.ch **Site Web:** www.good-will.ch

#### Activités reliées au WTT

- Groupes d'Etude en Ligne du WTT-Global : Il y a 4 groupes d'étude en ligne en rythme hebdomadaire ou bihebdomadaire en anglais : « Book of Rituals » suivi par « The Seven Races » ; en allemand : « Book of Rituals » suivi par « The Seven Races » ; « Man Sacrifice », suivi par « Bhagavatam » et « Sripada Srivallabha Charitamrutam ». Il y a également des rencontres pour les méditations de Dhanishta et de Pleine Lune.
- Rencontre de Groupe : Aux côtés des groupes en ligne, il y a une rencontre avec le rituel du feu les dimanches. Nous assistons dans l'organisation et la réalisation du Jour de l'Appel de Mai (May Call Day) en Alsace ; du Partage de CVV (CVV Sharing) dans le Nord de l'Allemagne et dans les célébrations saisonnières au Centre de Paracelse en Suisse.
- Activités Sociales : Soutien d'activités sociales et spirituelles.
- Travail de Correspondance et Organisationnel : Information et mise en réseaux. Coopération avec le conseil exécutif du WTT-Global. Réalisation des listes d'envois de mails. Notes des séminaires et circulation dans les groupes. Edition du rapport annuel du WTT-Global / Coordination avec les groupes internationaux.

- Sites Web et Médias: Réalisation et édition du site web worldteachertrust.org avec l'aide de membres du WTT des USA et d'Allemagne. Réalisation du site web sripada-srivallabha.org, à propos du Seigneur Dattatreya et ses incarnations, en coopération avec d'autres membres. Réalisation des sites kulapati.de, en coopération avec le WTT-Allemagne; wtt-america.org, en coopération avec Mithila Venezuela, ainsi qu'avec le site web good-will.ch. Réalisation de pages Facebook allemandes et anglaises, ainsi que d'une page pour le WTT-Global. Ensemble, avec Sébastien Rey du groupe du Sudama, Buenos Aires, Argentine, et de membres du Groupe WTT du Mysuru, Inde; un projet vidéo sur la Mère du Monde fut réalisé.
- Livres / Publications: Distribution gratuite de livres / brochures en anglais, du WTT. Durant l'année, à peu près 50 livres et livrets furent distribués dans le monde entier, gratuitement, à des personnes intéressées. Des documents électroniques (textes, images, MP3) furent distribués selon les demandes. Des publications régulières d'articles dans le blog « Flowers on the Wayside » (Fleurs sur le Bord du Chemin), www.blog.good.will.ch, à propos de différents sujets en relation avec la spiritualité.
- Les Lettres des Nouvelles du Vaisakh : Coordination et édition de la Lettre des Nouvelles du Vaisakh pour les différentes traductions. Aide avec l'édition de la version électronique en Anglais et en Français, en coopération avec le WTT-Belgique. Distribution électronique. Edition de la version web de la Lettre des Nouvelles du Vaisakh. Copies papiers imprimées et distribuées en Suisse, avec le Messager Lunaire (Lunar Messenger).
- Le Messager Lunaire : « Le Messager Lunaire » mensuel est distribué via e-mails aux 1810 adresses (453 allemandes, 571 anglaises, 566 espagnoles, 220 françaises), à environ 45 pays, plus quelques versions papiers. Des membres des groupes de Miami, USA, Mexique et Nouvelle Calédonie aident aux traductions anglaise, espagnole et française. Les Lettres des Nouvelles du Vaisakh et d'autres informations sont également rendues accessibles à un plus large cercle de personnes intéressées, via le site web.
- **Images :** Illustrations mensuelles des principes spirituels aux travers de peintures, principalement à propos des signes du zodiaque.

# Image du Mois de la Vierge

La Vierge – La Lumière Spirituelle et la Nourriture Spirituelle de l'Humanité



Pour tous les êtres vivants des différentes planètes, le Soleil est la porte pour communiquer. La Vierge dans le signe de la Vierge est décrite comme ayant un épi de maïs dans une main et une lampe dans l'autre. L'épi de maïs représente son fils en tant que la nourriture spirituelle de l'humanité. C'est intéressant que le solstice d'hiver marque le retour à la maison des fruits cultivés dans les champs. La lampe est le symbole de la lumière spirituelle ou de la lumière dans l'obscurité. L'objectivité est l'obscurité pour le yogi. Notre lumière est son obscurité et son illumination spirituelle au travers de la subjectivité est obscurité pour les autres. La lampe représente dès lors la lumière de l'initiation dans l'obscurité. La Vierge, la Mère du Monde conçoit son fils dans l'obscurité de minuit.

Dr. Ekkirala Krishnamacharya: « Astrologie Spirituelle»

#### Revue des Livres

#### Narayana Kavacham



De nombreuses personnes qui souffrent d'infortune, de maladies et de l'assaut des influences sociales et planétaires, stimulés par l'expérience de leurs actions passées, sont en recherche d'aide spirituelle. Beaucoup découvrent, avec le Narayana Kavacham (bouclier protecteur), des résultats étonnants aussi bien du point de vue terrestre que du point de vue spirituel. Il est considéré comme

l'une des formules de mantra des plus puissantes. Maître EK donna le « Narayana Kavacham » et son commentaire comme une pratique spirituelle pour expérimenter l'Unique.

Ekkirala Krishnamacharya: Narayana Kavacham

Copies: The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org

PDF: http://www.worldteachertrust.org/\_media/pdf/en/ek/narayana\_kavacham.pdf

### **Nutriments pour le Discipulat**



Le discipulat n'est pas juste faire quelques pratiques de méditation, d'étude de livres et de s'essayer dans quelques champs de service. Il a une plus grande connotation. Un disciple est celui qui acquiert de multiples capacités et offre ces capacités au bénéfice de la société, dans de multiples façons. Dans le livre « Nutriments pour le discipulat », le Dr. K. Parvathi Kumar explique que le discipulat consiste dans le fait de dédier le mental, les sens et le

corps aux desseins divins au travers des actes pour le bien-être général, en préférence aux actes pour le bien-être personnel. Il dit que les pratiques spirituelles ont de la valeur uniquement si de telles pratiques contribuent au bien-être économique, culturel et social de l'humanité.

K. Parvathi Kumar: Nutriments pour le Discipulat

En ligne: http://worldteachertrust.org/\_media/pdf/en/nutrients\_for\_disciple- ship.pdf

#### Dates Août / Septembre 2018 astrologiquement importantes

|              | 06:08 | ⊙ → 🏗 / Soleil entre dans la Vierge                                     |                                      |  |
|--------------|-------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|--|
| 25.08.       |       | 1883: Anniversaire de Maître MN                                         |                                      |  |
| ħ            |       | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation <i>Dhanishta</i>              | D 17°27′ <b>≈</b>                    |  |
|              | 11:46 | Début de la phase de la pleine lune                                     | ⊙ 02°09′117/ / D 20°09′ ≈            |  |
|              |       | Contemplation sur Gâyatrî, la Mère du Mo                                |                                      |  |
|              |       | Méditation de Dhanishta (Fin de la const. de                            | Dhanishta le <b>26.08.</b> à 09:05h) |  |
| 26.08.       | 13:56 | O Pleine lune de la Vierge                                              | ⊙ 03°12′177/D 03°12′ H               |  |
| 0            |       | ⊙ dans la 117 – 1° au 14° phase de lune desc.                           | : Contemplation sur les Pitris       |  |
| 2.09.        | 17:17 | ① Début de la 8e phase de la lune décrois.                              |                                      |  |
| 0            |       | Anniversaire de Lord Krishna (Fin le 03.09. à 15:50h)                   |                                      |  |
| )5.09.       | 11:31 | Début de la 11e phase de la lune décrois. O 12°47′ 🎵 / D 12°47′ 🥸       |                                      |  |
| ğ            |       | Contemplation sur les Pitris (Fin le 06.09. à                           |                                      |  |
| )8.09.       | 23:12 | Début de la phase de nouvelle lune                                      | O 16°10′ 11/7 / D 04°10′ 11/7        |  |
| <sup>†</sup> |       | Point de la nouvelle lune de la Vierge: Contemplation sur «La Promesse» |                                      |  |
|              |       | Nouvelle lune de la Vierge                                              | ⊙ 17°00′ 1177 / D 17°00′ 1177        |  |
| 2.09.        | 12:37 | Début de la 4e phase de la lune ascend.                                 | O 19°37′ 177 /D 25°37′ <u>←</u>      |  |
| Ϋ́           |       | Festival de Ganesha: Contemplation sur Ga                               | nesha, le Jupiter cosmique,          |  |
|              |       | du centre de la tête jusqu'au centre de la k                            |                                      |  |
| 3.09.        | 11:22 | Début de la 5 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.                     |                                      |  |
| 4            |       | Contemplation sur les 7 voyantes de la Gra                              | nde Ourse, représentés par           |  |
|              |       | les 7 rayons (Fin le 14.09. à 10:53h)                                   |                                      |  |
| 6.09.        | 12:24 | ◆ Début de la 8 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.                   | ⊙ 23°31′ ¶7 /D 17°31′ 🔏              |  |
| 0            |       | (Fin le 17.09. à 14:14h)                                                |                                      |  |
| 9.09.        | 19:10 | Début de la 11e phase de la lune ascend.                                | © 26°43′ MP / D 26°43′ 13°           |  |
| Ϋ́           |       | Contemplation sur la Mère du Monde comm                                 |                                      |  |
|              |       | l'entourant comme une auréole autour de la                              |                                      |  |
| 21.09.       | 13:16 | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation <i>Dhanishta</i>              | D 17°27′ <b>≈</b>                    |  |
| Q            |       | <b>Méditation de </b> <i>Dhanishta</i> (Fin de la const. de             | Dhanishta le 22.09. à 16:00h)        |  |
| 23.09.       | 03:54 | ⊙ → △ / Soleil dans la Balance                                          |                                      |  |
| 0            |       | Equinoxe de l'automne : Contemplation su                                |                                      |  |
| 24.09.       | 03:48 | Début de la phase de la pleine lune                                     | O 00°58′ <u></u>                     |  |
| D            |       | Contemplation sur la Mère assise sur le Lio                             | n                                    |  |
| 25.09.       | 04:52 | O Pleine lune de la Balance                                             | O 02°00′ <u>∽</u> /D 02°00′ ↑        |  |
|              | 00:39 | ① Début de la 8 <sup>e</sup> phase de la lune décrois.                  | . O 08°42′ <u>∽</u> /D 02°42′ S      |  |
| ď            |       | (Fin le 02.10. à 22:47h)                                                |                                      |  |
| )4.10.       | 18:19 | Début de la 11e phase de la lune décrois.                               |                                      |  |
| ١.           |       | Contemplation sur Šiva, le 1er Logos cosmic                             | rue (Fin le 05 10 à 15:48h)          |  |
| 4            |       | Contemplation sur siva, ic i Logos cosime                               | fac (1111 1c 05.10. a 15.4011)       |  |

 $Toutes \ les \ dates \ sont \ en \ HEEC \ (Heures \ d'été \ de \ l'Europe \ Centrale) \ du \ \ ^{\ } Calendrier \ astrologique \ 2018/2019 \ e; \\ www.worldteachertrust.org;$ 

publié par: The World Teacher Trust-Global, Föhnhafen 1, CH-6440 Brunnen.



# La Grande Invocation

Formons le cercle de bonne volonté.

#### **Omnia vincit Amor**

(l'Amour vainc toutes choses)

Du Sud par l'Amour, qui est pur,

De l'Ouest, par la Sagesse qui est vraie,

De l'Est, par la Volonté qui est noble,

Du Nord, par le silence qui est d'or.

Puisse la Lumière rendre belles nos vies.

Oh! Hiérophante de notre rite, Que son Amour rayonne.

Omnia vincit Amor (l'Amour vainc toutes choses)

Nous nous inclinons en hommage et en adoration, Devant la Hiérarchie glorieuse et puissante, le gouvernement interne du monde,

Et devant son joyau ex-

de quis, l'Etoile de la Mer, la Mère du Monde. Du point de Lumière dans

> la Pensée de Dieu, Que la Lumière afflue dans la pensée des hommes. Que la Lumière descende sur la terre. Du point d'Amour dans le Cœur de Dieu, Oue l'Amour afflue dans le cœur des hommes, Puisse le Seigneur revenir sur Terre. Du centre où la Volonté de Dieu est connue, Que le Dessein guide le faible vouloir des hommes! Le Dessein que les Maîtres connaissent et servent. Du centre que nous appelons la race des hommes, Que le Plan d'Amour et de Lumière s'épanouisse, Et puisse-t-il sceller la porte de la demeure du mal. De l'Avatar de Synthèse qui est omniprésent. Que son énergie

se déverse dans tous les

règnes.

Puisse-t-Il élever la terre iusqu'aux Rois de Beauté. Les fils des hommes sont un, et je suis un avec eux. Je cherche à aimer, non à haïr. le cherche à servir et non à exiger le service dû. Je cherche à guérir, non à blesser. Puisse la souffrance apporter sa juste récompense de Lumière et d'Amour. Puisse l'âme dominer la forme extérieure, et la vie, et toute circonstance, Et révéler l'Amour qui gît sous les événements du temps. Oue la vision et l'intuition viennent. Puisse le futur se révéler. Puisse l'union intérieure triompher et les divisions extérieures cesser. Puisse l'Amour prévaloir et tous les hommes s'aimer.

Master D.K.



# Prière à Agni Oh, Seigneur Agni! Nous prions que nous puissions être conduits Sur le chemin de la rectitude (de la Lumière), Car tu connais les chemin illuminés de l'Univers. Conduis-nous, guide-nous et veille à Ce que tous notre Karma soit brûlé sur la route Et que nous devenions des êtres illuminés Et que dans le Royaume Eternel de lumière, Nous servions dans la Joie.

Isa Vasya