# La Lettre de Vaisakh



HAMSA ŠIVA SOHAM

5

Lion 2019 Simha

Lettre No. 04/ Cycle 33 – 23 juillet au 23 août 2019 Le World Teacher Trust - Global

# Invocation



Puisse la Lumière en moi être la Lumière devant moi Que je puisse apprendre à la voir en tous.

Puisse le son que je prononce révéler la lumière en moi Que je puisse l'écouter tandis que les autres parlent.

Puisse le silence être présent en moi et autour de moi, Le silence que nous rompons à chaque instant,

Puisse-t-il combler l'obscurité du bruit que nous faisons Et le convertir en la Lumière de notre arrière-plan.

Que la vertu soit la force de mon intelligence, Que je puisse atteindre la réalisation, Que mon dessein s'inscrive dans le dessein de notre terre, Que mon plan soit un épitomé du Plan Divin.

Puissions-nous dire le Silence sans le rompre. Puissions-nous vivre dans la conscience de l'arrière-plan. Puissions-nous exprimer la lumière sous forme de joie. Puissions nous être dignes de trouver une place au sein du Royaume Eternel OM.

Maître EK



### Lettre numéro 03/cycle 33 - 23 juillet au 23 août 2019

### Table des matières

Le Dr Sri K. Parvathi Kumar est le Président du "World Teacher Trust" et le Fondateur de la "Lettre de Vaisakh". Les Enseignements donnés au nom des Maîtres sont tous des pensées-semence expri-

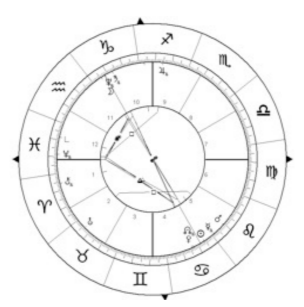
de Valsakh". Les Enseignements donnés au nom des Maltres sont tous des pensees-semence expri-mées par eux. Ils sont élaborés et décrits par le Dr Sri K. Parvathi Kumar pour faciliter la compré-hension de la moyenne des membres du groupe. Contact : Le World Teacher Trust - Global La "Vaisakh News Letter" est disponible en anglais et en français : info@worldteachertrust.org ; en allemand : wtt@kulapati.de; en espagnol : wtt@wttargentina.org (WTT Argentine) et info@wttes. com (WTT Espagne); en Portugais brésilien : brasil@worldteachertrust.org

#### Prière de l'Année 2019-2020

Une vie saine,
un esprit ouvert,
un coeur pur,
un intellect ardent,
une perception spirituelle non voilée,
une attitude fraternelle envers son condisciple,
la disposition à donner et à recevoir conseil et instruction,
un sens loyal du devoir envers l'Instructeur,
une obéissance volontaire aux commandements de la VÉRITÉ,
une courageuse endurance de l'injustice qui nous frappe personnellement,
une intrépide déclaration des principes,

une vaillante défense de ceux qui sont attaqués injustement et un regard fixé sur l'idéal de progrès humain et de perfection que la Science Secrète décrit

tel est l'escalier d'or par les marches duquel l'étudiant peut monter jusqu'au Temple de la Divine Sagesse.



Pleine Lune du Lion, 15 août 2019, 14.29

N

## Message du Mois du Lion

Tandis que l'attachement est le facteur conditionnant en Cancer, l'égoïsme est le facteur conditionnant en Lion. En Lion, l'homme devient hautement conscient de lui-même. Le sujet Lion est excessivement conscient de lui. Il ressent 'Je suis', 'Je sais et je sais mieux que les autres' ; ceci est le caractère léonin qui n'écoute pas le conseil.

Le mois du Lion est appelé dans la terminologie védique 'Sravana'. 'Sravana' est l'énergie de 'Saravana'. 'Saravana' est le fils du Seigneur Shiva et il a la qualité extrême du premier Rayon. Il avait tendance à être égoïste en vertu de ses capacités. Son égo fut neutralisé par la sagesse d'un autre fils du Seigneur Shiva, appelé Ganesha. Modéré par Ganesha, Saravana excella et tendit à être complet dans tous les aspects d'un yogi. Il eut tendance à être comme son Père Shiva et comme son Frère Ganesha.

Cette histoire dans les Puranas convient typiquement aux sujets du Lion qui ont tendance à être trop confiants. Ils ont une haute estime d'euxmêmes et ne traitent pas les autres comme des égaux. Ils ont tendance à diriger l'environnement. Le Soleil est le seigneur du Lion et c'est pourquoi naturellement, les natifs du Lion aimeraient être des dirigeants. Mais, la plupart du temps, ils échouent à cause de leur arrogance. Ils ont besoin du contact de la sagesse de Jupiter, par laquelle ils deviennent modérés. Il n'est pas étonnant que beaucoup de grands empereurs régnèrent glorieusement sur le monde dans le passé, aussi longtemps qu'ils furent obéissants à leurs enseignants. Chaque dirigeant a besoin d'être modéré par un enseignant royal. Ce fut ainsi pour Chandragupta Maurya, ce fut ainsi pour Napoléon et ce fut également ainsi pour Alexandre. Mais, lorsque les dirigeants se différencièrent de leurs enseignants, ils tombèrent et périrent.

Le message pour les sujets léonin est que tandis qu'ils peuvent être capables et qu'ils peuvent être très confiants, ils feraient bien d'apprendre à écouter le conseil du sage et si possible de suivre un tel conseil. Madame Helena Blavatsky était une personne léonine, mais elle voulait être guidée par les Maîtres ascensionnés. Maître EK, un autre sujet léonin, s'abandonna lui-même à la sagesse de la Hiérarchie et fut personnellement guidé par les Maîtres ascensionnés ; ce fut également ainsi pour Sri Aurobindo et Maître CVV. Ceux-ci sont des exemples d'association du Jupiter avec le Lion.

Le mois du Lion offre une facilité pour marcher dans la grotte du Lion dans laquelle l'on peut trouver la lumière dorée. Il est fortement recommandé à tous les aspirants de chercher la lumière dorée à l'intérieur de la grotte qui existe au point juste au dessus du diaphragme. L'expérience de la lumière dorée permet l'inversion du Sentier alors que l'expérience de l'égoïsme est le sentier ordinaire qui rend l'être plus terrestre.

Puissent les aspirants examiner leurs vies et opter pour ce qui est le plus importants dans leurs vies.



Message de l'Enseignant Les Vertus



Les vertus de la créatrion ne sont que les expressions du Divin. A chaque fois que vous rencontre une vertu, sachez que c'est le divin qui se cache derrière. La vertu n'est rien d'autre que la présence du divin. Reliez-vous à la présence par le moyen des vertus perceptibles. De cette façon, vous pourrez à terme vous reliez au gardien intérieur du grand Tout; celui qui est appelé Vasudeva dans les Ecritures Sacrées.

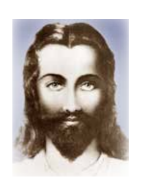


## Les Expressions du Seigneur Krishna

Pour l'être ayant réalisé le Soi, il n'y a plus de karma obligatoire. Il n'a plus d'objectif personnel à accomplir. Soit il agit, soit il se repose, selon le moment et le lieu. Aucune action, ni aucune conséquence de l'action ne touche l'être ayant réalisé le Soi. (3-18)

L'être ayant réalisé le Soi croit en l'état d'être et agit selon la demande. Il n'est pas concerné par les résultats. Il est dans un état naturel de libération, ce qui n'est pas le cas pour les personnes non réalisées. (3-19)

Le Seigneur *Maitreya*La Communauté de Maitreya
La Paix



Les personnes ont un grand besoin de paix. Mais les personnes sont égoïstes. La recherche égoïste de la paix est en effet une blague. Pour la paix, les personnes se retirent pour voir les plages, pour voir les bois et pour voir les pics des montagnes. Selon le portefeuille, le mental nous piège dans tellement de retraites qui ne sont que coûteuses. La paix arrive si ce portefeuille est utilisé au bénéfice de celui qui a faim, du malade et de la personne qui en a besoin. Les personnes ne réalisent pas du tout que la paix est le résultat de leurs actions de bonne volonté. Lorsque les semblables ressentent de la gratitude dans leurs cœurs pour l'aide accordée, elle retourne à la personne sous la forme de paix sans cause.

Les hommes dans l'inertie et dans l'hyperactivité devront équilibrer leurs rythmes quotidiens pour s'assurer que l'énergie s'écoule comme le torrent de montagne. La paix est le résultat des actes de bonne volonté réalisés, des dons accordés, des contemplations réalisées. La paix doit être générée depuis l'intérieur, elle ne peut être obtenue depuis l'extérieur. Un véritable guerrier est en paix même lorsqu'il est en guerre.



### Maître Morya – Maruvu Maharshi –

### Les Heures entre le Jour et la Nuit

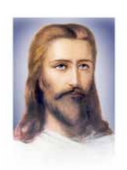
Les heures entre le jour et la nuit s'écoulent deux fois par jour. Rarement l'aspirant réalise que les heures entre le jour et la nuit sont des passages dans le monde subtil. Lorsque la nuit rencontre le jour et lorsque le jour rencontre la nuit, au point de rencontre, il y a une porte subtile qui s'ouvre pour permettre aux êtres de se déplacer vers l'autre côté – c'est une porte magique. Ceux qui sont attentifs trouveraient certainement cette porte pour se déplacer au-delà. Les heures entre le jour et la nuit sont silencieuses. Puisse l'étudiant être également silencieux durant les heures entre le jour et la nuit et ne pas s'engager lui-même ou elle-même dans l'activité mentale, astrale ou physique.

### L'Arbre

L'arbre est également un véritable enseignant. Il reçoit non seulement l'énergie de la Terre, mais également du Soleil, de ciel et des corps célestes. Il grandit en silence, contrairement à l'homme qui fait du bruit pour chaque petite croissance. Il porte des fleurs et des fruits pour les autres et il donne de l'ombre aux autres, contrairement à l'homme qui mange les fruits de sa propre action. L'arbre n'est pas déçu durant l'automne – il sait que chaque automne est suivi par un printemps et une floraison. Il connait les cycles du temps bien mieux que l'homme. Puisse l'arbre être observé pour ses vertus silencieuses.

Maître Khut Humi – Devâpi Maharshi –

### Shambala 15



Souvenez vous de Shambala, prosternez vous devant le Seigneur Sanat Kumara et foulez le Sentier du Seigneur Maitreya, l'Enseignant du Monde.

Shambala préside sur le Sahasrara de la planète Terre. Il préside sur l'évolution de la planète et des êtres planétaires. Shambala a un but bien défini d'engendrer l'évolution et l'élévation tant des être que de la planète.

Pour atteindre Shambala, les quatre dimensions de la pyramide sont inévitables. Elles sont bhakti (la dévotion), jnana (la connaissance), vairagya (un état d'être détaché) et yoga (l'alignement de l'être).

La Hiérarchie est toujours engagée dans la transmission de ces quatre dimensions de vie avec un objectif noble de recruter des êtres en Shambala.

Le souvenir quotidien de Shambala lui-même renforcerait la volonté de faire le bien, la connaissance et l'action efficace. Le centre de réception majeur de l'énergie solaire sur notre planète n'est que Shambala. Se relier à Shambala permettrait la réception de la Volonté, de la Connaissance et de la Lumière de Dieu dans une plus grande mesure.

Shambala est le centre de réception sur Terre des énergies qui émergent du Soleil, de la Lune, de Mercure, du Soleil Central, des Sept Sages de la Grande Ourse et également des Enseignants de Sirius. Recevant les énergies d'une variété de sources supérieures, il les distribue sur Terre pour le bien-être des êtres terrestres.



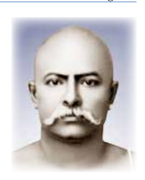
Message de Maître E.K.

Les Finances Personnelles

L'indifférence aux finances personnelles n'est pas pratique. Le ressentiment envers les affaires financières est une incapacité inhérente. L'accumulation de finance engendre l'illusion au travers de l'avarice. L'abus de finance est ignorance. L'utilisation intelligente des ressources financières pour le bénéfice de la vie environnante est la qualité d'un yogi.

Le Yoga du Maître C.V.V.

# Aphorismes aux Disciples 17



- 47. Dans mon sentier de yoga, il n'y a pas de besoin de renonciation. Vous ne devez pas faire d'effort pour renoncer. Je vous délivre de tout ce qui n'est pas désirable pour votre croissance. Ce qui n'est pas désirable pour vous vous est retiré selon ma volonté. Sachez que les associations et les désassociassions ont lieu pour vous selon ma volonté.
- 48. Ne soyez pas préoccupés de façon excessive par les nourritures saines. Mon énergie en vous ne vous laisserait pas absorber quoi que ce soit qui détériorerait votre croissance.
- 49. Lorsque vous réalisez la prière régulièrement comme indiqué par moi, votre vie est sculptée et est rendue belle. Vous trouveriez finalement que vous êtes vous-même une statue bien sculptée qui émet des vagues électromagnétiques.



# Vidura Enseignements de sagesse

Le Roi qui
honore les Initiés,
harmonise la communauté,
distribue les ressources
avec discrétion,
se conduit bien dans la cour,
règne sur le royaume pendant de longues années.

SAGESSE PRATIQUE

Rencontrez-moi en vous. Je suis toujours disponible en vous.

### Saraswathi

Suktam 3 La Séparativité 1



Le verset de l'hymne : « Utta kshiti bhyaha » appelle la Mère Saraswathi à nous élever. Elle nous élève de nos inclinations matérielles, 'kshiti' signifie 'terre' en sanscrit. Et davantage, une fois que nous commençons à prononcer les sons sacrés, nous sommes libérés des paroles inutiles, de l'abus de paroles, des discussions et des argumentations. La langue passe par des transformations, c'est ce qui est appelé « la descente des langues de feu » (Pentecôte). La langue de feu n'est pas une langue sur notre tête, mais elle est une langue de feu que nous obtenons au travers de la juste expression. La magie est dans le Verbe. Le pouvoir miraculeux du Verbe est incomparable.

Les terres représentent symboliquement tout ce qui est de formation matérielle, au travers de laquelle le Verbe flue. Le Verbe crée des formations et s'écoule à travers elles. Ayant émergé de CELA qui est indicible, Il crée les formations successives, s'écoule à travers elles en s'accomplissant Lui-même. Nous sommes une réplique de ce Verbe et en vérité, nous sommes le Verbe. Nous sommes le Verbe prononcé et, à notre tour, nous exprimons ; par ceci, nous créons.

Le Verbe qui S'exprime Lui-même à partir de la Source a Ses schémas d'involution et d'évolution. Il nous a également été donné de tels schémas, mais lorsque nous oublions que nous avons également été exprimés depuis la Source et que nous commençons à présumer que nous sommes des entités séparées, nous perdons la connaissance.

Si la branche est coupée de l'arbre, elle ne peut porter de fruits. Le modèle de l'arbre ne peut affluer dans cette branche qui est séparée de l'arbre. Ainsi, la branche séparée développe des schémas de décrépitude et de mort.

Si nous entretenons la séparativité dans l'un des plans de notre Existence, cela engendre la maladie, la décrépitude et la mort pour ce plan. Les formations matérielles sont précipitées par le Verbe qui flue au travers de toutes les formations (développement depuis la Matière Racine jusqu'à la Matière Dense partout dans les 7 plans.) L'hymne propose qu'il n'y ait pas de haut et de bas tandis que le Verbe s'écoule à travers les terres ou à travers les formations. S'il y a une entrave au flux, c'est indicateur d'un blocage dans un certain plan d'Existence et ce plan entre dans la décrépitude.



# Message de Srî Râmakrishna La Création



Nous possédons la maison, la famille et les enfants pour un temps court, mais tous ceux-ci sont non-éternels. Le palmier lui-même est réel.

Mais lorsque l'un ou deux de ses fruits tombent sur le sol, pourquoi le regretterions-nous ?

## SAGESSE PRATIQUE

Apprenez à Me rencontrer dans le Cœur. C'est Ma demeure éternelle!



# La Doctrine Secrète Les Quatre Têtes de Purusha

Chaque théogonie ancienne sans exception – depuis l'aryenne, l'égyptienne, jusqu'à celle d'Hésiode – place dans l'ordre de l'évolution cosmologique, la nuit avant le jour.

Dans le Vishnu Purana – qui est certainement la toute première de toutes les Ecritures – nous trouvons Brahma, le Créateur, assumant en tant que Dieu masculin, les buts de la création, « quatre corps investis par trois qualités ». Ceci indique les sept principes du Créateur manifesté et de l'Univers manifesté, dans le même ordre que dans l'homme. L'homme est aussi de quatre principes investis pas trois qualités. Parasara dit à son disciple Maitreya, « L'aurore, Jyotsna, la nuit, Ratri, le jour, Ahas, le crépuscule, Sandhya sont les quatre têtes de Brahma. » Comme Parasara l'explique, lorsque Brahma voulut créer le monde à nouveau et construire une descendance par Sa Volonté, la condition quadruple est dans l'ordre quadruple des êtres : les premiers sont les Purs Dhyanis (Brahmarshis) ; les seconds sont ceux qui s'affirment eux-mêmes avec le principe actif ; les troisièmes sont ceux qui pensent (les penseurs) ; et les quatrièmes sont les travailleurs. Les quatre catégories sont mélangées aux trois qualités du dynamisme, de l'inertie et de l'équilibre pour faire émerger la Création.

Ceux qui s'affirment eux-mêmes ou ceux qui sont conscients d'euxmêmes prennent la préséance sur les anges ou les Dieux qui constituent la troisième catégorie. La première catégorie des Purs Dhyanis constitue l'Etat d'Etre, la seconde catégorie de ceux qui s'affirment eux-mêmes constitue la Conscience de Soi, tandis que la troisième catégorie constitue les anges et les Dieux, et la quatrième catégorie est le résultat des trois en tant que la quatrième.

Chaque être humain peut expérimenter les quatre en lui-même. Le ressenti de l'Etat d'Etre en lui est la première catégorie, le ressenti de la conscience de soi, de l'accomplissement, de la réalisation, de la convoitise constitue la seconde catégorie en lui-même. La pensée sans fin et le fait de réfléchir avant l'action sont de la troisième catégorie, tandis que la quatrième catégorie est l'activité. En l'homme, vous pouvez voir cette existence quadruple, c'est-à-dire l'existence, l'existence-conscience, l'existence-conscience-pensée et l'existence-conscience-pensée-action. Ainsi, l'homme est quadruple, comme le Créateur ; cette dimension quadruple de la création est représentée symboliquement par les quatre têtes du Créateur. Non seulement le Créateur a quatre têtes, mais nous également, les humains, avons quatre têtes. En fonction de la catégorie, nous avons une tête ou deux têtes ou trois têtes ou toutes les quatre têtes. Si l'on est juste un travailleur, l'on a juste une tête ; si l'on est un penseur aussi bien qu'un travailleur, l'on a deux têtes ; si l'on s'expérimente soimême en tant que conscience pure ainsi qu'avec ses dimensions de pensée et de travail, l'on a trois têtes ; lorsque l'on expérimente l'Etat d'Etre de soi-même au-delà de la conscience, l'on a quatre têtes.

Ces quatre dimensions dans la Création correspondent aux quatre dimensions de la journée selon le Vishnu Purana, que Parasara explique à Maitreya. C'est pourquoi le Vishnu Purana dit que les quatre têtes du Créateur sont Ratri, la nuit ; Jyotsna, l'aube ; Ahas, la lumière du jour et Sandhya, le crépuscule.



Brahma, le Créateur



Saturne

Transformation Protection 1

L'effet de Saturne détermine une période de temps, mais non le temps de la fructification de toute chose. Mars fait que l'homme sème la graine, tandis que Saturne influence le temps et la manière de récolter. Mars est l'action orientée. C'est l'effet de l'influence de Mars qui nous fait semer la graine, mais pour que la semence grandisse, devienne une plante et donne alors des fruits, c'est l'aspect de Saturne.

Pour préparer le riz pour manger, nous devons récolter les grains de riz, les nettoyer, mélanger les grains de riz avec la juste proportion d'eau, les placer dans un cuiseur de riz et ensuite les mettre sur un réchaud. Tout ceci est le travail martien. Après cela, nous devons attendre. L'attente est nécessaire pour que le riz soit cuit. Cette fonction d'attente est Saturne. Si nous n'attendons pas de la manière appropriée, nous n'aurons pas de bon riz à manger. Si nous connaissons le temps, nous aurons toujours les choses justes dans la vie.

Saturne est un enseignant positif lorsque nous savons comment il est, mais lorsque nous ne savons pas comment il est, il nous arrête. Lorsque nous cuisinons du riz, si nous le cuisons trop, nous ne pouvons pas le manger, et si nous ne le cuisons pas assez, nous ne pouvons pas non plus le manger. C'est ainsi qu'il détermine le temps et nous le fait connaitre. Ainsi, le processus du savoir est un entrainement saturnien. C'est l'enseignement que nous acquérons au travers de notre expérience et de nos expérimentations. Saturne diffère une partie des travaux de l'homme qui sont au-delà de son contrôle, jusqu'à ce que l'aptitude ultime des choses soit comprise. Il ne nous permettra pas de faire les choses, jusqu'à ce que nous y soyons aptes.

## Le Discipulat

Les Qualités du Mental Sain (Des Lois des Justes Relations)

### L'Homosexualité

Un problème majeur aujourd'hui est la croissance de l'homosexualité aussi bien du côté masculin que du côté féminin. L'homosexualité est un vestige des excès sexuels des temps anciens, un vice, une tendance héritée de ceux qui la pratiquèrent dans les vies précédentes. La guérison est à portée de main si l'homosexuel choisit de l'utiliser. L'individu peut, avec facilité relative, transmuer l'impulsion sexuelle de manière juste et constructive et devenir artistiquement créateur. Nombre d'entre eux commencent automatiquement à faire ceci. Il est mieux qu'il en soit ainsi, car de nombreuses souffrances futures attendent la victime de cette tendance non naturelle et infortunée.

Il y a d'autres conditions qui conduisent à l'homosexualité. Il faut tenir compte d'une homosexualité d'imitation pour beaucoup de nos sodomistes et lesbiennes. Ces personnes imitent les autres et ainsi développent des habitudes desquelles elles auraient autrement pu rester libres. Ceci a ses racines dans une curiosité lubrique, une mentalité pervertie, une imagination malsaine et une nature physique puissante ou une nature sexuelle. Le développement d'habitudes homosexuelles peut également résulter d'une vie sexuelle frustrée, l'état dans lequel une personne non mariée n'a pas d'expression sexuelle normale.

Un disciple



L'Enseignant 55. Suchir Celui Qui Est Pur (\*)

L'énergie de l'Enseignant est tellement pure qu'elle ne peut pas être polluée. Le corps de chair et de sang, bien qu'il soit propre, est encore considéré comme impur par les Ecritures, car il contient à tout moment des quantités minimales de selles et d'urine. Il ne peut dès lors être appelé 'pur'. Le résident du corps peut être pur lorsqu'il n'est pas affecté par le corps, lorsqu'il se tient détaché du corps, lorsqu'il demeure dans le corps, non attaché. La faim et la soif appartiennent au corps à cause de la présence de l'âme et de l'activité de vie. Lorsque le processus de combustion a lieu dans le corps, l'énergie est consommée et des carbones sont formés dans le corps. Les carbones doivent être éliminés et les énergies doivent être refournies par la nourriture et la boisson. La science du yoga donne la technique de détachement du corps dans la sixième étape du yoga, et l'association avec la Pure Conscience dans la septième étape du yoga. Lorsqu'un étudiant du yoga atteint ceci, il n'est plus affecté par le corps, ne ressent plus la soif ni la faim pendant des jours ; ceci est du à l'occupation du résident avec la Conscience. Dans cet état, certaines secrétions ont lieu dans le larynx qui nourrissent le corps. Le yogi se tient au-delà du besoin de nourriture et de boisson. Il est au-delà de la faim.

Dans la pratique du Hatha Yoga, il est recommandé d'être concentré sur un centre particulier de la gorge, afin de dépasser la sensation de faim et de soif du corps.

Lorsque le résident est profondément associé avec le corps, il ressent fréquemment le besoin de nourriture et de boisson. De tels êtres sont en général orientés vers la nourriture et la boisson, ils vivent pour boire et manger. Ils ne peuvent pas supporter de manquer un petit déjeuner ou un déjeuner ou un diner. Il y a des personnes dans le monde civilisé qui pen-

sent sincèrement qu'elles vont mourir si elles manquent un repas. De telles personnes ne sont pas pures du point de vue du yoga ou du discipulat. L'Enseignant est un exemple de celui qui se tient au-delà des besoins du corps. Celui qui peut se tenir ainsi est celui qui est considéré être complètement pur. Jésus-Christ démontra ceci sur le Mont de la Tentation. Il oublia de boire et de manger durant quarante jours grâce à son profond engagement avec le Divin. Ramakrishna Paramahamsa fut fréquemment dans des états de Samadhi où il resta sans nourriture et sans boisson durant des mois.

Le 'suchir' auquel on se réfère ici est cet ordre de 'suchir' (pureté). Celui qui atteint ceci est 'suchir'.

Très tôt le matin, je me souviens des sandales saintes du Maître dans la chambre intérieure de mon cœur.

Un disciple



Le Mont de la Tentation

(\*) N° 56. PANCHAVARNAM – « Five Varnas » - refer to #19



Kapila Les Etapes, Partie 3

- 8. Choisissez de vivre dans des endroits sereins, calmes et tranquilles. Evitez les endroits fortement peuplés, très commerciaux et bruyants. Jusqu'à ce que vous soyez consolidés dans l'équanimité et l'équilibre, évitez les situations de foules.
- 9. Pratiquez l'innocuité qui permet le développement de l'équilibre, du point de vue complet et de la compréhension divine. Les activités clandestines et le fait d'aspirer aux propriétés et aux fortunes des autres sont interdits. Cela empêche les progrès dans le Yoga.
- 10. Acceptez autant que ce qui est nécessaire. N'acceptez pas davantage que ce qui est requis. Apprenez à distribuer ce qui est accumulé pour vous garder libres de l'accumulation matérielle et de son conditionnement conséquent.
- 11. Contemplez sur l'Existence Unitaire, le Soi, en tant que JE SUIS à tous moments, en maintenant la pureté dans la pensée, la parole et l'action (comme également garder la pureté de l'environnement). Etudiez sur une base quotidienne les Ecritures du Monde au moins pendant 15 minutes et préparez des notes sur le sujet, maintenez l' 'aspiration ardente' jusqu'à la fin.
- 12. Que la routine quotidienne incluse quelques minutes de vénération et de maintien du silence.
- 13. Maintenez l'aisance au niveau du mental et l'amabilité sur le visage.
- 14. Pratiquez l'abstraction des objets des sens, des pensées du mental dans le cœur. Ceci est appelé 'absorption'. Ceci peut être pratiqué entre deux actions pour commencer. Progressivement, la pratique peut être étendue, même en étant en action.

# Les Feuilles de l'Ashram

### Dieu



« Père ! Qui est Dieu ? »
« Dieu est 'Cela' ! mon Fils. »
« Père ! Qu'est 'Cela' ?
« La demeure de la Vie,
la pulsation et la
respiration qui
abritent le mental sont Dieu. »

### SAGESSE PRATIQUE

N'accumulez pas la connaissance. A la place, rassemblez le Soi dans le cœur.



# Le Seigneur Dâttatreya Les Quatre Qualités – Les Quatre Yugas.

Kali Yuga
 Dvåpara Yuga
 Tretå Yuga
 Krita Yuga

Si la décade est observée, nous trouvons que la décade est organisée en 4 lignes horizontales, qui parlent de l'une des clés principales relatives à la Création, celle-ci étant l'Existence quadruple.

### Les 4 Bindus du KRITA YOGA représentent :

Vérité (Satya), Loi (Dharma), Paix (Shanti) et Amour (Prema).

### Les 3 Bindus du TRETA YOGA représentent :

Loi (Dharma), Paix (Shanti) et Amour (Prema).

### Les 2 Bindus du DWAPARA YOGA représentent :

Paix (Shanti) et Amour (Prema).

### Le Bindu du KALI YOGA représente :

Amour (Prema).

Ainsi, dans Kali, l'amour pur ou l'amour divin est le moyen d'ascensionner vers l'état d'équilibre, dont l'autre nom est la paix. Seuls les êtres équilibrés peuvent comprendre le Dharma et ascensionner à partir de là. Les êtres dharmiques peuvent se relier à la Vérité, devenir la Vérité et être la Vérité. Celles-ci sont les 4 étapes essentielles dans le sentier du yoga. L'Existence quadruple telle que décrite dans la décade a été expliquée dans les chapitres précédents.

Sri Guru Datta approche les êtres avec amour et compassion, les réconforte, les oriente vers le Sentier de l'Equilibre au travers de l'amour et inaugure le Sentier de la Vérité. Lorsque les 4 vertus sont accomplies, l'être expérimente Krita Yoga, même dans le Kali Yoga. La qualité du temps n'affecte pas de tels êtres accomplis.



Les 3 têtes de Sri Guru Datta peuvent être considérées comme les 3 points extrêmes de la décade et les 7 points à l'intérieur peuvent être considérés comme son corps avec 7 plans d'existence. Les Dévas émergent à partir des trois et dirigent le corps. Dès lors, l'Univers est la forme de Sri Guru Datta et la décade est le moyen de L'atteindre. C'est pour cette raison que chaque forme devrait être visualisée uniquement comme la forme de Sri Guru Datta. Tandis que le symbole géométrique est pour les étudiants avancés de l'occultisme, la forme figurative est pour les esprits simples, afin qu'ils soient facilement orientés vers l'énergie de Sri Guru Datta. Les humains dans l'âge du Kali Yoga sont orientés vers la forme. Les conduire à travers la forme est la dextérité des sages. Pour cette raison, Sri Guru Datta est conçu avec 3 têtes, 6 mains, un corps humain, accompagné par une vache et 4 chiens, en plus des 6 armes dans les 6 mains.



Le Feu Explication détaillée

### I. Invitation à Agni

OM AGNIM VRATAPATIM ÂVÂHAYAMI STHÂPÂYÂMI PÛJAYÂMI. (A invoquer 7 fois)
Signification du mantra:

OH, SEIGNEUR AGNI! LE SEIGNEUR DES RITUELS, JE T'INVOQUE. JE T'ETABLIS ICI ET JE TE VENERE.

En le disant, vous devriez allumer le Feu et lorsque la flamme est allumée, nous continuerons à chanter le même mantra 7 fois au total.

### II. Offrande à Agni

AGNAYE SWÂHÂ, AGNAYA IDAM NA MAMA (A invoquer 18 fois, en donnant de petits morceaux de bois plongés dans le Ghee, à l'intérieur des triangles.) Signification du Mantra :

OH, SEIGNEUR AGNI! JE T'OFFRE LES BATONS DE COMBUSTIBLE; C'EST POUR TOI, NON POUR MOI. (SWÂHÂ)

Lorsque nous prononçons SWÂHÂ, nous allons placer les bâtons de combustible dans la flamme. SWÂHÂ est le mantra au travers duquel le Seigneur est heureux d'accepter l'offrande.

### Rudra

Le Seigneur de la Volonté et de la Vibration Cosmiques

Quelques Dimensions de Rudra 8 Le Taureau De Rudra



L'on dit que Rudra se déplace sur le taureau. Le taureau est son véhicule. Le taureau représente le signe du Taureau. Ainsi, Rudra préside sur le signe Solaire du Taureau. Le Taureau est le mois de la plus haute illumination dans l'année solaire. Tous les grands initiés passent vers les cercles supérieurs dans le mois du Taureau. L'homme acquiert l'illumination la plus élevée lorsque son être entier s'oriente vers la Lumière dans la tête et lorsque l'homme n'est pas distrait par des désirs d'aucune sorte. Son énergie reste orientée vers le haut. Un tel être aurait transcendé le désir (comme Gautama Bouddha dans les temps récents). Le Seigneur Rudra préside sur cette Illumination. Il aide les êtres à transcender le désir. L'on dit qu'il a tué Cupide qui promeut les désirs. Ainsi, la vénération de Rudra permet la transcendance des désirs.

Dans le corps humain, le Taureau est relié depuis la partie entre les sourcils jusqu'au cou. Il est significatif de noter que tous les 5 sens prévalent dans cette partie, en plus de la parole. Ainsi, 6 des 11 aspects de Rudra sont dans le Taureau, présidés par Rudra. Ainsi, le Seigneur qui monte le taureau est appelé Bablusaya. Lorsque cet aspect de Rudra donne la Présence, le troisième œil s'ouvre en l'homme.

Ce troisième œil existe comme une étoile centrale d'Orion appelée Aldebaran. Elle est appelée Rohini dans le système védique.





#### Sanat Kumara

### Voir Derrière Le Comportement Dans Les Formes Animées

La seconde étape est de voir le comportement dans les formes animées. Ceci demande beaucoup plus de patience et Sraddha. Le comportement des formes animées nous affecte rapidement et nous échouons à voir que ce n'est qu'un schéma de comportement. Derrière le schéma, il y a celui qui se comporte, la conscience. Cette observation est assez difficile. Les formes inanimées n'interagissent pas avec nous. Il est dès lors plus facile de voir la Conscience Une dans toutes les formes inanimées, mais dans les formes animées, il y a le comportement visible. Certains comportements nous sont agréables, certains autres comportements ne sont pas agréables. C'est pourquoi nous sommes affectés par la dualité. Par là même, nous échouons à continuer de voir la Conscience Une. C'est pour cette raison que cela prend de longues années pour ressentir la Conscience Une, qui est au-delà de la variété de schémas de comportements. C'est à ce stade que l'on a besoin d'un Enseignant qui démontre la capacité de voir la Conscience Une surpassant les dualités des comportements. Il demeure dans l'équanimité, dans l'équilibre. Il reste neutre, non affecté par les comportements acceptables et inacceptables.

# De la Plume de l'Enseignant

Questions et Réponses Le Nouveau Groupe des Serviteurs du Monde



Question : Cher Maître, qu'est-ce qui empêche un homme de devenir un véritable membre du Nouveau Groupe des Serviteurs du Monde promu par Maître Djwhal Khul ?

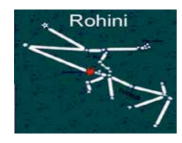
Réponse : Cher ami, la question est belle. La réponse est simple.

- Une personnalité non coordonnée, consistant en un mental non entrainé, un intellect faible et des rythmes irréguliers.
- Un sentiment de séparation, un sentiment de distinction, un sentiment d'être à part, de se sentir quelqu'un de spécial et de différent de ses semblables.
- Un trait possessif, possessif par rapport à sa propre famille, sa richesse, son statut et ses idées.
- L'ambition et les préjugés.

Assurez-vous que ces quatre variétés d'énergies n'entrent pas en vous. Alors, la question surgit à nouveau : Comment devra-t-on se qualifier pour être un membre du Nouveau Groupe des Serviteur du Monde ? Les règles sont simples mais il ne peut y être répondu parce que vous n'avez pas cherché.

## La Sagesse des Nakshatras

Etoile 4: Rohini



Rohini est intégralement localisée en Taureau. C'est la plus brillante des étoiles. Dans cette constellation, la Lune brille à son apogée et encore davantage durant la pleine lune du Scorpion. Elle est connue comme Aldebaran dans l'astronomie occidentale. Tandis que la Lune en Rohini transmet la lumière optimale de la Lune, le Soleil en Rohini est à son summum de puissance. Les

rayons du Soleil durant le transit du Soleil de Rohini briseraient même des énormes rochers et des pierres y compris du granit. Ceci donne une indication de la puissance de Rohini. D'ailleurs, le Seigneur Krishna naquit avec la Lune en Rohini. Il fut l'être le plus cool et le plus romantique. Il fut également l'être le plus redoutable. Il tua sans pitié les rois et les démons qui essayèrent de détruire le Dharma.

La signification de Rohini est celui qui est rouge, ce qui signifie la passion,

l'abondance, la chaleur et l'habileté cachée. La constellation ressemble à un char à bœufs qui est utilisé pour le commerce des biens et des idées. Le taureau du Taureau fonctionne à son optimum dans cette constellation et le taureau est connu pour sa fertilité et son allure.

Le Seigneur de la constellation est le Troisième Logos, le Créateur ou Brahma. Il va sans dire que les natifs de Rohini sont créatifs et artistiques. Alors que la Lune et le Soleil sont très effectifs, ainsi Vénus également est hautement ef-



fective dans cette constellation, qui permet la vie joyeuse avec les affinités pour la beauté, le luxe et l'art. Les natifs de Rohini sont aimables dans la

conversation, constants dans les vues, concentrés sur la libération de soi, vrais et généreux. La Lune est la planète qui contrôle et la Mère Parvathi est la Déité qui régit cette constellation. Le nombre de la constellation est 4. Etant donné que cette constellation est placée de façon centrale dans le Taureau, les natifs de cette constellation sont fixes dans leurs vues. Parmi les oiseaux, le hibou représente la constellation de Rohini

Les faiblesses des natifs de la constellation est qu'ils sont matérialistes, manipulateurs, qu'ils tirent avantage des autres, qu'ils sont sexuellement indulgents, possessifs, jaloux et sont indécis.

Les natifs de Rohini ont de larges yeux expressifs. Ils ont la capacité de charmer les autres. Leur désavantage est qu'ils sont égocentriques. Ils sont généralement des personnes couronnées de succès. Etant donné qu'ils sont créatifs et qu'ils ont l'énergie du Taureau, ils manifestent leurs pensées efficacement. Bien que conservateurs, ils sont ouverts aux nouvelles idées et influences. Cependant, ils sont prudents et discrets. Ils vivent longtemps et ont généralement une santé robuste.

Les natifs de cette constellation feraient bien de respecter les vaches. La Reine Victoria, Barack Obama et Charlie Chaplin sont également nés en Rohini.

La Lune étant le régent de la constellation de Rohini, les natifs commencent leurs vies avec l'influence de la Lune. La Lune donne la bonne connexion et l'attachement à l'environnement, ce qui inclut les parents et la fratrie. Ils sont nourris et grandissent de manière saine et forte dans l'environnement familier. Ils commencent leurs vies en étant complètement réceptifs. Les natifs de Rohini absorbent les activités de l'environnement comme des éponges et s'imprègnent de l'expérience correspondante. Ils sont généralement davantage informés et sont plus avancé au niveau du développement que ceux de leur groupe d'âge. Ils recherchent éternellement la paix et le bonheur. Ils cherchent l'inspiration créatrice constante et essaient de croître dans de nouvelles choses en recherchant de nouvelles stimulations.

Toutes les planètes qui sont localisées en Rohini sont stimulées pour faire croître leurs énergies correspondantes et prospérer.

Apparemment, les natifs de Rohini sont ordinaires et tranquilles, mais en vérité ils sont toujours imaginatifs, créatifs et même parfois infatigables. Ils sont impatients à l'expression d'eux-mêmes. Ils devraient s'assurer qu'ils

ne tombent pas dans le puits de l'imagination sans intérêt. La Lune étant le régent, ils sont susceptibles d'avoir une imagination changeante dont ils peuvent être protégés au travers de l'action efficace avec endurance et patience.

Etant donné que la croissance et la fertilité sont les forces principales de Rohini, les natifs de Rohini se trouveraient bien dans l'agriculture, le jardinage, la croissance de pépinières, et les activités correspondantes. Ils conviennent aussi extrêmement bien pour élever des vaches et prendre soin des veaux.

Dans le corps humain, Rohini représente le front et les tempes. Parmi



les arbres, l'arbre banyan contient les énergies de Rohini étant donné qu'elles continuent à croître et à se multiplier avec les branches de l'arbre.

Parmi les vaches, les vaches brunes sont reliées à Rohini, bien davantage que les autres vaches puisque la couleur brune contient, de façon inhérente, la couleur rouge en elle. La

couleur rouge représente Aldebaran qui est rougeâtre. Rohini signifie également 'rougeâtre'. Un cheval brun brillant représente également Rohini. Tandis que les vaches blanches et les chevaux blancs sont considérés comme auspicieux, les vaches brunes et les chevaux bruns sont considérés comme très efficaces, vigoureux et forts. Le bois de santal rouge contient également les énergies de Rohini. Parmi les herbes, l'hellébore niger contient les énergies de Rohini



Helleborus Niger (Hellébore)

### Agni

Une Introduction au Travail du Feu Cosmique, 90

### 5. Le Feu Electrique Les Facettes Du Premier Logos 4



Les Poissons sont utilisés pour expérimenter parce que c'est le 3e aspect des eaux ou des eaux pures ou des eaux dans le ciel. De même, les deux autres mois d'eau, c'est-à-dire le Cancer et le Scorpion, sont utilisés pour expérimenter le Seigneur. Et alors il est dit que tous les Dévas du 1er Rayon du Cosmos émergent de Lui et L'entoure. Qui sont ceux qui émergent les premiers lorsque la Création est proposée ? Nous avons compris auparavant, dans les première, seconde, troisième classes, comment l'émanation prend place à partir du néant apparent. L'espace devenant l'espace potentiel par le processus du Feu, et ensuite la matière qui en émerge, ce qui signifie que l'aspect feu est le premier qui entoure le Seigneur. Et j'ai aussi expliqué comment l'expression prend place en nous et dans la Création. Ainsi, le Seigneur de l'expression est également le premier à L'entourer. Et le Seigneur des regroupements des sons est aussi une première émanation de Lui ; et les Dévas Jumeaux appelés les Ashwins qui font progresser la Création de manière double et permettent la rencontre de la matière et du Feu Solaire, sont également l'émanation du Seigneur.

Ainsi, le premier groupe d'émanations qui sont les Dévas Présidant le Cosmos, sont tous dans Sa vénération, ce qui signifie qu'lls tirent leur énergie de Lui. Et alors il est dit dans les Ecritures qu'll est vénéré chaque jour par des fleurs. Il y a tant de vénérations que nous ne pouvons plus Le voir! Les vénérations par les fleurs, par lesquelles même les images sont recouvertes. Ainsi, il y a tellement d'assemblage de fleurs dans et autour de Lui que nous ne pouvons pas Le voir. Et chaque fleur est un groupe de systèmes solaires. C'est ainsi qu'll est décrit.

Ce texte n'est pas relu par l'auteur et peut contenir certaines erreurs.



Maître EK

Vishnu Purana Chapitre XXIV

L'Ile Pushkara

L'île Pushkara est entourée par l'océan de lait et a le double de la superficie de l'île Saka. Il y a seulement une montagne qui est bien connue de tous là-bas. Son nom est Manasottara (le Supra mental). Elle se tient au milieu de l'île et est de forme circulaire. Elle a cinquante mille lieues de hauteur et la même chose en largeur. Elle est circulaire tout autour. Elle se tient comme si elle divisait en deux la superficie circulaire de l'île Pushkara.

L'île existe comme les deux de chaque côté de la montagne. Les personnes dans cette île vivent cent mille ans sans difficulté, sans malveillance, sans attachement, sans mauvaise santé. Pour elles, il n'y a personne qui soit supérieure ou inférieure. Il n'y a personne qui tue ou qui soit tué. Les personnes ne connaissent pas la peur, la colère, l'avidité ou le mirage de quoi que ce soit. Vers la voie extérieure, elle est habitée par les arbres Dhataki, qui sont jaunes.

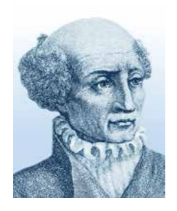
La région extérieure de la montagne du Supra mental est habitée par les Dévas, les Daityas, etc. Dans cette île, il n'y a ni vérité, ni non vérité. Il n'y a pas de rivière et pas de montagne. Les personnes dans l'île sont égales aux Dévas dans leur existence. Il n'y a pas les divisions des quatre classes et des quatre Ashrams. Il n'y a pas de devoir et de réalisation de rites selon le Karma. Il n'y a pas de sagesse triple, pas d'administration et pas de code pénal. Personne n'espionne les autres. Cette île de deux parties est les cieux sur Terre. Les saisons donnent un confort égal. Les personnes y vivent sans maladie et sans mort. L'on trouve l'arbre Nyagrodha sur l'île. Brahma réside là en étant vénéré par les Dieux et les Géants. L'océan est rempli d'eau douce. Celles-ci sont les sept îles entourées par les sept océans. Chaque île a deux fois la taille de la précédente. L'eau

dans tous les océans est toujours la même et ne démontre pas de changement. L'eau dans l'océan subit l'agitation selon la croissance et la décroissance de la lune. Elle se déplace du fond à la surface comme de l'eau qui bout dans un récipient. Le lever de la Lune et le coucher de la Lune causent également des changements dans le reflux et les marées des océans, qui montrent une croissance et une décroissance de quinze centimètres de hauteur. Dans l'île Pushkara, la nourriture est prête en nature pour les personnes. Elles profitent de six modulations de goût. La montagne Loka-loka est l'une des cent mille connexions dans la région et de la même hauteur. (Loka-loka signifie la ligne de démarcation qui existe autour de tout le système solaire et localement autour de notre Terre. A l'intérieur de cette ligne, il y a l'existence, et au-delà de cette ligne, il y a la non existence de la Création. Dès lors, c'est appelé 'Loka-loka', le nœud entre l'existence et le non existence.)

Au-delà de cette ligne, la montagne est composée de ténèbres épaisses. Elle est entourée par une coquille très épaisse composée d'obscurité impénétrable. Cette Terre est installée à l'intérieur de cette coquille. Cette Terre a cinquante points magnétiques tout autour d'elle. Tous les sept îles et océans sont élaborés dans l'adaptation de cette Terre. De tous ces plans d'existence, la Terre inclut au maximum les qualités de l'existence, étant donné qu'elle se tient comme le support de base de tous les êtres de tous les plans autour d'elle-même.



Nyagrodha ou Arbre Banyan à la Société Théosophique Adyar.



Paracelse Santé et Guérison La Valeur d'un Docteur

Votre docteur est-il suffisamment bon ? Il n'est pas facile de répondre. Les mesures actuellement disponibles ne permettrait pas ni à un collègue docteur ni à un patient d'évaluer de façon appropriée la valeur d'un docteur. Malgré des essais prolongés et coûteux, les assureurs et les gouvernements n'ont pas été capables de mesurer de façon exacte la valeur d'un docteur. Ils ne seront pas capables de la faire dans le futur immédiat. Il n'y a pas de mesure disponible pour capturer la valeur d'un docteur. Être profondément concerné par les patients est seulement une responsabilité fondamentale d'un médecin, ce qui ressort de la culture du médecin, ce qui n'est pas mesurable mais peut être ressenti uniquement par un patient.

Une compréhension sympathique des inconforts, des maux et des maladies est de nouveau basée sur l'attitude du médecin et également sur le temps disponible entre les mains du médecin. Presser un médecin pour lui attribuer un nombre fixe de patients par heure est la tendance d'aujourd'hui qui ne permet pas aux médecins d'acquérir la compréhension des maladies des patients.

Les médecins sont des donneurs de vie. Ils ne peuvent être conduits par des considérations financières. Cependant, les systèmes médicaux existants mettent les cibles aux médecins et les poussent à éliminer les cas plus rapidement, à prescrire des médicaments et même à suggérer des chirurgies. Comme dans tous les domaines, les finances dirigent sur la direction des affaires et dirigent les spécialistes comme les médecins, les chirurgiens et même les scientifiques.

Un Maître de Sagesse dit, « La connaissance n'est pas en manque dans

l'humanité, mais la connaissance est sous la loi importante des barbares, de ceux qui cherchent le pouvoir et de ceux qui allouent l'argent. »

Un médecin spécialement habile, capable de guérir les maladies les plus intrinsèques, est contraint à faire ainsi, à cause du conditionnement économique de chaque patient ou de chaque administrateur ou de la condition économique personnelle. Lorsque l'éducation et la santé de l'humanité sont conditionnées par des facteurs commerciaux, l'on ne peut pas accomplir grand-chose. Un médecin qui est sensé vivre en harmonie et promouvoir lui-même la santé est déplacé dans des situations conflictuelles et n'a bien souvent pas le libre arbitre de guérir, de traiter et de soigner. L'indépendance de chaque profession est en jeu, de même également pour le médecin lorsqu'il y a prédominance de gouvernances et de législations qui limitent le libre jeu de l'excellence professionnelle. La profession médicale d'aujourd'hui est alourdie de nombreux facteurs et un médecin consciencieux ne peut pas trouver le libre arbitre pour démontrer la connaissance qu'il détient.

Parmi les médecins, il y a un nombre d'histoires dans lesquelles ils expérimentent des nuits de panique et de triomphe, prenant soin de patients malades à un niveau critique.

Dr. K. Parvathi Kumar

Extrait de « Paracelsus –Health and Healing » (« Paracelse – Santé et Guérison »)

Site Web: www.paracelsus-center.ch

# **Dimensions de la Sagesse Ancienne**

Dr. K. Parvathi Kumar Enseignement à la Vie de Groupe, Partie 5 Juin 2018, Billerbeck, Allemagne

En trois étapes, nous pouvons expérimenter ce que nous sommes, ce pourquoi nous sommes venus et ce que nous avons à faire ici. Pour savoir cela, la meilleure clé donnée par les Ecritures est l'astrologie. Mais comment apprendre l'astrologie d'une façon adéquate est la question. Il y a de nombreux enseignants qui connaissent de nombreuses dimensions de l'astrologie. Mais tous ne peuvent donner réellement les dimensions intérieures qui vous conduisent à l'intérieur de votre propre être. Ils donnent uniquement des interprétations à propos de votre vie objective. Pour vous conduire à l'intérieur de votre propre être, c'est un processus.

Tout d'abord, pour nous tourner vers l'intérieur, nous devons clôturer la Balance. La Balance signifie sortir par le nombril dans l'objectivité pour n'importe quoi. C'est une habitude que le mental se déplace vers l'extérieur tout le temps. A tous moments, il sort. Comme un chien errant, le mental continue de se déplacer tout autour. Il rassemble l'information au travers des cinq sens. Nous avons de nombreuses facilités pour sortir. Précédemment, nous utilisions les cinq sens, maintenant, nous utilisons WhatsApp. Pour connaître ce qui arrive en Amérique, ou ce qui arrive en Australie, ce qui arrive en Chine, ce qui arrive en Russie, les matches de football, etc. Cela donne l'information étendue et progressivement, nous sommes de plus en plus attachés à ces facilités et avons tendance à être beaucoup plus dans l'objectivité que dans la subjectivité. C'est une facilité qui devrait être utilisée selon le but.

Le mental, qui est tellement habitué à l'activité objective, conduit nos énergies dans l'objectivité. C'est là où la Balance s'ouvre dans son intégralité. Lorsque la Balance s'ouvre dans son intégralité, il n'y a pas de moyen pour vous de retourner de l'objectivité à la subjectivité.

Le Pranayama est une technique donnée par le Maître de Yoga comme

un moyen de fermer la Balance, ce qui signifie de ne pas se déplacer vers l'extérieur dans l'objectivité, à moins qu'il y ait un but. 'Ne pas se déplacer vers l'extérieur' ne signifie pas physiquement, cela signifie aussi mentalement. Assis à la maison, si nous continuons de penser à propos de toutes les choses terrestres, nous nous déplaçons vers l'extérieur. C'est pourquoi cette technique de Pranayama est devenue une technique tellement importante pour l'homme pour se tourner vers l'intérieur et connaître ce qui se passe en lui en dehors de son action. Nous croyons tous dans le fait de réaliser des choses. Mais toutes nos réalisations sont sur la base de ce qui se passe à l'intérieur. Votre éveil est un avènement. Votre activité de pulsation est un avènement, vous ne la réalisez pas. Votre respiration est un avènement, vous ne la réalisez pas. La respiration, la pulsation, l'éveil – ce sont toutes des activités intérieures sur la base desquelles nous avons une activité extérieure.

Ce texte n'a pas été relu par l'auteur et peut contenir certaines erreurs.

### Histoire pour les Jeunes

#### **SUR LE SERVICE**

L'EXISTENCE PERD SON BUT ET SA SIGNIFICATION.

LE VIDE EFFROYABLE REMPLIT LA VIE,

LORSQUE LE SERVICE N'EST PAS RECHERCHÉ.

## 4. Une Vie Inspirante

Déjà en tant qu'enfant, Lev se questionnait quant à la destinée de l'homme et à l'immortalité de l'âme. Il expérimenta ce qui serait ressenti si la mort était la fin de toutes choses. Il resta au lit trois jours, lut un roman et mangea de pain au gingembre avec du miel.

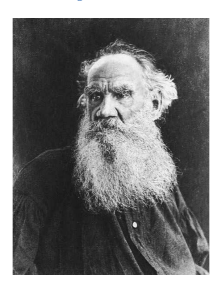
Le jeune homme était un jeune aristocrate fougueux et sévère dans la conversation, excentrique dans son style de vie et intolérant de quelque forme d'autorité. Les amis le trouvèrent difficile, sa femme désespéra de son comportement intransigeant.

Il souffrit lui-même de son caractère mystérieux. Etant donné que ses parents étaient décédés précocement, il n'était pas allé à l'école – dans ses cercles, l'on recevait des leçons privées des domestiques et des serviteurs – il essaya de s'éduquer lui-même. Il établit des règles pour lui-même et se donnait une note chaque jour selon qu'il les avait suivies ou non. Il était ouvert sans relâche. Il explora chaque ombre de ses propres motivations et les écrivit. Il apprit à propos du comportement humain et à distinguer entre le comportement superficiel – selon les règles sociales – et les intentions présentes d'un être humain. Il écrivit à ce propos. Dans ses histoires et ses nouvelles, Lev s'arrange pour laisser les personnes comme elles sont. Il ne critique pas leurs comportements, mais décrit les conditions sociales avec la même précision passionnée qu'il décrit un matin de printemps dans la campagne ou le comportement d'un cheval dans une tempête de neige. Dans ses histoires, il démontre son grand amour des personnes et des animaux.

Les héros réels de ses histoires sont les personnes qui n'ont pas profité

d'aucune éducation mentale : les serviteurs, les serfs, les pauvres et les « sauvages ». Lev admire le simple soldat qui, en dépit du danger, donne le meilleur de lui-même dans la bataille sans aucune plainte, ou sauve la vie d'un officier sans hésitation. Il admire les personnes qui font simplement leur devoir. Plus Lev avançait en âge, plus il essaya de les stimuler. Il focalisa ses histoires sur les justes actions des hommes. Il libéra les serfs. Il essaya de vivre aussi simplement que possible. Il donna toutes ses possessions pour ceux qui combattirent avec lui pour l'éducation des personnes. Lev Nikolajevisch Tolstoy (1828-1910) devint célèbre non seulement en tant qu'écrivain, bien au-delà des frontières de la Russie, mais également comme une inspiration sociale. (Gandhi construisit une commune selon son exemple). La gloire ne signifiait rien pour Lev. Il fuit sa propre maison, ses disciples, son épouse et ses enfants, de sorte de mourir en paix dans une gare de trains.

Raconté selon Janko Lavrin : « Lev Tolstoy ». Traduit de l'anglais en allemand par R.-D. Keil. Hambourg 1961.



Lev Tolstoy

# FENÊTRE POUR LE SERVICE MONDIAL NOUVELLES ET ACTIVITÉS (Apports bienvenus

## Argentine

Nom du Groupe : Groupe Siri Contact : Marina Mariana Mon E-mail: marina-mon@hotmail.com

Adresse: Republica des Salvador 839, Ituzaingo, Buenos Aires, Argentina

**Téléphone :** +54 9 11 2660-6577

#### **Activités**

Les activités suivantes ont pris place dans le Siri Yoga Ituzaingo durant 2018 :

- La Méditation de Guérison à 9h le jeudi
- Les Méditations de Pleine Lune et de Nouvelle Lune
- Un groupe d'étude, deux rencontres mensuelles, dans lequel nous lisons le séminaire sur la Magie Blanche donné par Maître Kumar, nous méditons et partageons un snack.
- La seconde Retraite de Yoga prit place en conjonction avec la Municipalité d'Ituzaingo, en contact avec la nature, dans laquelle il y eut un Rituel du Feu, une simple Méditation, un exposé sur « Le Pouvoir du Magicien Intérieur », une classe de Yoga qui a été clôturée par des Mantras.
- La participation du groupe dans la rencontre du Jour de l'Appel de Mai (May Call Day), qui s'est tenue dans la Librairie Théosophique de Buenos Aires.
- Un voyage de groupe aux Chutes d'Iguaçu, où avec des membres d'autres groupes du WTT, nous avons vécu une Méditation de l'Equinoxe du Printemps.
- Dans les rencontres, nous rassemblons de la nourriture, des vêtements et du matériel scolaire, pour les donner à l'organisation « Unidos con Proposito » (Unis avec un But), qui prend soin des besoins des personnes en situation de rue.

# Image du Mois des Lion Le Lion – Le Cœur Pulsant du Lion

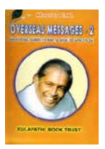


Simha, (le Lion) est l'interaction entre l'Esprit et la matière. Cette interaction fonctionne comme le principe de pulsation dans la Création. C'est le même principe de pulsation qui existe en tant que centre de tous les êtres. Le principe de pulsation est vénéré avec le son SOHAM.

K. Parvathi Kumar: « Méditations Occultes », méditation n°19

#### Revue des Livres

## Messages d'Outremer 2

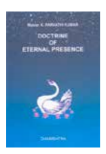


Le 2e volume des « Messages d'Outremer » par Maître EK contient un assemblage de transcriptions de séminaires des conférences données en Europe au début des années 80 : L'Astrologie Avancée, le Discipulat dans l'Age Moderne, la Vie Spirituelle, le Voyage de l'Ame (L'Evolution de la Conscience).

Ekkirala Krishnamacharya: « Overseas Messages – 2 »

Copies: The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org

## Juste s'ajuster. Le Yoga de la Synthèse



Depuis l'apparition de l'humanité sur la planète, nous continuons à nous battre parce que nous n'avons pas appris à nous ajuster et à coexister. Parmi les humains, il y en a certains qui ont appris à coexister avec d'apparentes différences. Ils ont trouvé la clef. La clef est appelée l'ajustement. Si vous faites un petit ajustement en vous pour coexister avec un autre être, ce n'est pas tellement difficile.

K. Parvathi Kumar: Just Adjust. Yoga of Synthesis

Info: The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org
PDF: https://worldteachertrust.org/\_media/pdf/fr/justadjust.pdf

## Dates Juillet/Août 2019 astrologiquement importantes

| 23.07. | 04:50 | $\bigcirc$ → $\Im$ / Soleil entre dans le Lion                          |                                      |  |
|--------|-------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|--|
| ď      |       | O dans le ℜ – chaque mardi (23.07., 30.07., 06.08., 13.08., 20.08.):    |                                      |  |
|        |       | Contemplation sur l'influence de l'argent hiérarchique par Lakshmî,     |                                      |  |
|        |       | la Mère de la Gloire                                                    |                                      |  |
|        |       | ⊙ dans le ର – chaque vendredi (26.07., 02.08., 09.08., 16.08., 23.08.): |                                      |  |
|        |       | Contemplation sur la Mère du Monde dans                                 | s le centre du cœur                  |  |
| 24.07. | 14:35 | O Début de la 8e phase de la lune décrois. O 01°51′ √ √ 25°21′ ↑        |                                      |  |
| Ϋ́     |       | (Fin le 25.07. à 15:51h)                                                |                                      |  |
| 26.07. |       | Merry Life Day                                                          |                                      |  |
| 27.07. | 16:16 | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune décrois.                   | O 04°17′8/D 04°17′ X                 |  |
| ħ      |       | Cont. sur Lord Maitreya dans le centre du c                             | cœur (Fin le <b>28.07.</b> à 15:20h) |  |
| 31.07. | 08:27 | Début de la phase de nouvelle lune                                      | O 07°47′ ℓ /D 25°47′ S               |  |
| Ř      |       | Point de la nouvelle lune du Lion: Contemp                              | lation sur la Mère du Monde          |  |
|        |       | dans le centre du cœur et sur «La Promess                               | e»                                   |  |
| 01.08. | 05:12 | Nouvelle lune du Lion                                                   | O 08°37′ ℓ / D 08°37′ ℓ              |  |
| 04.08. |       | 1868: Anniversaire de Maître CVV                                        |                                      |  |
| 07.08. | 08:11 | ● Début de la 8 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.                   | O 14°29′ N/D 08°29′ M,               |  |
| Ϋ́     |       | (Fin le 08.08. à 07:00h)                                                |                                      |  |
| 10.08. | 06:38 | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.                    | ଠ 17°18′ ର/⊅ 17°18′ 🔏                |  |
| _      |       | Cont. sur Lord Maitreya dans le centre du cœur (Fin le 11.08. à 07:22h) |                                      |  |
| 11.08. |       | 1926: Anniversaire de Maître <i>EK</i>                                  |                                      |  |
| 12.08. |       | 1831: Anniversaire de Madame H. P. Blava                                | itsky                                |  |
| 14.08. | 12:15 |                                                                         | O 21°21′ ℓ / D 09°21′ ₩              |  |
| Ř      |       | Le nouveau Festival de Vaišâkh: Contemplation sur la Hiérarchie, sur la |                                      |  |
|        |       | ligne Lord Krishna, Lord Sanat Kumâra et L                              | ord Maitreya                         |  |
| 15.08. |       | 1914: Anniversaire de <i>Šrî</i> Aurobindo                              |                                      |  |
| 4      |       | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation <i>Dhanishta</i>              | D 17°28′ <b>≈</b>                    |  |
|        | 14:29 | O Pleine lune du Lion                                                   | O 22°24′ N / D 22°24′ ≈              |  |
|        | 21:00 | Méditation de Dhanishta (Fin de la const. de                            | Dhanishta le 16.08. um 07:25)        |  |
| 23.08. | 04:39 | <b>O</b> Début de la 8 <sup>e</sup> phase de la lune décrois.           |                                      |  |
| Q      |       | Anniversaire de Lord Krishna (Fin le 24.08. à 05:02h)                   |                                      |  |
|        | 12:02 | ⊙ → 🍿 / Soleil entre dans la Vierge                                     |                                      |  |
| -      |       | ⊙ dans la 🌃 – 1 <sup>e</sup> au 14 <sup>e</sup> phase de lune desc.     | : Contemplation sur les Pitris       |  |
| 25.08. |       | 1883: Anniversaire de Maître MN                                         |                                      |  |
| 26.08. | 03:33 | Début de la 11e phase de la lune décroiss.                              | O 02°33′ 177 / D 02°33′ S            |  |
| D      |       | Contemplation sur les Pitris (Fin le 27.08. à                           |                                      |  |
| 29.08. | 16:25 | Début de la phase de nouvelle lune                                      | ⊙ 05°58′ ୩୭ / D 23°58′ ର             |  |
| 4      |       | Point de la nouvelle lune de la Vierge: Contemplation sur «La Promesse» |                                      |  |
|        |       |                                                                         |                                      |  |

 $Toutes \ les \ dates \ sont en \ en \ HEEC \ (Heures \ d'été \ de \ l'Europe \ Centrale) \ du \ Calendrier \ astrologique \ 2019/2020; \\ www.worldteachertrust.org;$ 

publié par: The World Teacher Trust – Global, Kohlhüttenstr. 10, CH-6440 Brunnen.



# La Grande Invocation

Formons le cercle de bonne volonté.

#### **Omnia vincit Amor**

(l'Amour vainc toutes choses)

Du Sud par l'Amour, qui est pur,

De l'Ouest, par la Sagesse qui est vraie,

De l'Est, par la Volonté qui est noble,

Du Nord, par le silence qui est d'or.

Puisse la Lumière rendre belles nos vies.

Oh! Hiérophante de notre rite, Que son Amour rayonne.

Omnia vincit Amor (l'Amour vainc toutes choses)

Nous nous inclinons en hommage et en adoration, Devant la Hiérarchie glorieuse et puissante, le gouvernement interne du monde,

Et devant son joyau ex-

de quis, l'Etoile de la Mer, la Mère du Monde. Du point de Lumière dans

> la Pensée de Dieu, Que la Lumière afflue dans la pensée des hommes. Que la Lumière descende sur la terre. Du point d'Amour dans le Cœur de Dieu, Oue l'Amour afflue dans le cœur des hommes, Puisse le Seigneur revenir sur Terre. Du centre où la Volonté de Dieu est connue, Que le Dessein guide le faible vouloir des hommes! Le Dessein que les Maîtres connaissent et servent. Du centre que nous appelons la race des hommes, Que le Plan d'Amour et de Lumière s'épanouisse, Et puisse-t-il sceller la porte de la demeure du mal. De l'Avatar

> de Synthèse qui est omniprésent. Que son énergie

se déverse dans tous les

règnes.

Puisse-t-Il élever la terre iusqu'aux Rois de Beauté. Les fils des hommes sont un, et je suis un avec eux. Je cherche à aimer, non à haïr. le cherche à servir et non à exiger le service dû. Je cherche à guérir, non à blesser. Puisse la souffrance apporter sa juste récompense de Lumière et d'Amour. Puisse l'âme dominer la forme extérieure, et la vie, et toute circonstance, Et révéler l'Amour qui gît sous les événements du temps. Oue la vision et l'intuition viennent. Puisse le futur se révéler. Puisse l'union intérieure triompher et les divisions extérieures cesser. Puisse l'Amour prévaloir et tous les hommes s'aimer.

Master D.K.

Angustamaatraha Purusho, Madhya Atmani Thisthathi. Eeshano Bhootha Bhavyasya, Nathatho Vijugupsatey.

# Signification:

La forme miniature de la taille d'un pouce est située au centre de la personne.

Dans ce centre se trouve la présence du Maître de l'Univers.

Reliez vous à cet être de la taille d'un pouce en vous et à son centre.

Il vous libérera du présent et du futur.

Katha Upanishad