# La Lettre de Vaisakh



HAMSA SIVA SOHAM

**M**<sub>0</sub>

Capricorne 2022/23 Makara

Lettre n° 9/ Cycle 36 — 21 décembre 2022 au 20 janvier 2023 Le World Teacher Trust - Global



Puisse la Lumière en moi être la Lumière devant moi Que je puisse apprendre à la voir en tous.

Puisse le son que je prononce révéler la lumière en moi Que je puisse l'écouter tandis que les autres parlent.

Puisse le silence être présent en moi et autour de moi, Le silence que nous rompons à chaque instant,

Puisse-t-il combler l'obscurité du bruit que nous faisons Et le convertir en la Lumière de notre arrière-plan.

Que la vertu soit la force de mon intelligence,
Que je puisse atteindre la réalisation,
Que mon dessein s'inscrive dans le dessein de notre terre, Que mon
plan soit un épitomé du Plan Divin.

Puissions-nous dire le Silence sans le rompre. Puissions-nous vivre dans la conscience de l'arrière-plan. Puissions-nous exprimer la lumière sous forme de joie. Puissions-nous être dignes de trouver une place au sein du Royaume Eternel OM.



# Table des matières

| Invocation du Maître E.K                  | 2    |
|-------------------------------------------|------|
| Prière de l'Année                         | 4    |
| Message du mois                           | 5    |
| Message de l'enseignant                   | 6    |
| Les expressions du Seigneur Krishna       | 7    |
| Le Seigneur Maitreya                      |      |
| Le Maître Morya - Maruvu Maharshi         | 9    |
| Le Maître Khut Humi - Devapi Maharshi     | . 10 |
| Message du Maître E.K                     | . 12 |
| Message du Maître C.V.V                   | . 13 |
| Les Enseignements de la Sagesse de Vidura | . 16 |
| Saraswathi                                | . 15 |
| L'Ashram                                  | . 16 |
| Sur la Doctrine Secrète                   | . 17 |
| Saturne                                   | . 18 |
| Le Discipulat                             | . 19 |
| L'Enseignant/Le Son/OM Namo Narayanaya    | . 20 |
| Lignes Directrices /Sur la Guérison/Rudra |      |
| Sanat Kumara                              |      |
| Septième Rayon et Magie                   | . 29 |
| Rencontres éclairantes                    |      |
| Uranus                                    | . 32 |
| Vishnu Sahasranama                        | 35   |
| Paracelse - Santé et Guérison             | . 38 |
| Dimensions de l'Ancienne Sagesse          |      |
| Histoire pour les Jeunes                  |      |
| Fenêtes pour le Service Mondial           |      |
| Image du Mois                             |      |
| Revue de Livres                           | . 48 |
| Jours astrologiques importants            |      |
| La Grande Invocation                      | 53   |

Le Dr Sri K. Parvathi Kumar fut le Président du "World Teacher Trust" et le Fondateur de la "Lettre de Vaisakh". Les Enseignements donnés au nom des Maîtres sont tous des pensées-semence exprimées par eux. Ils sont élaborés et décrits pour faciliter la compréhension d'un membre moyen du groupe.

#### Contact: Le World Teacher Trust - Global

La "Vaisakh News Letter" est disponible en anglais et en français : info@worldteachertrust.org ; en allemand : wtt@kulapati.de; en espagnol : vaisakh@wttargentina.org (WTT Argentine) et info@wttes.org (WTT Espagne); en Portugais brésilien : brasil@worldteachertrust.org

#### Prière de l'Année 2022-2023

Justice prevails.

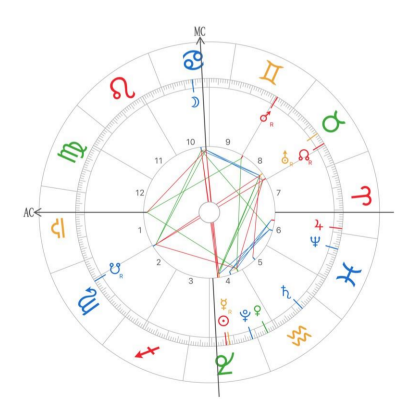
The ark sails.

Marked ends submerge.

The ark moves on with reset sail.

'Markandeya!' the Devas hail.

La justice prévaut.
L'arche navigue.
Les extrémités marquées s'immergent.
L'arche avance avec une voile réinitialisée.
Markandeya! Les dévas te saluent.



Pleine Lune du Capricorne, 7 janvier 2023, 00:08 CET (UTC + 1)

# Message du mois du Capricorne 1/20

Le glyphe Capricorne  $\frac{1}{2}$  est un secret.

Varuna, un dieu cosmique, est le Seigneur des puissances cachées de l'espace. Makara est son véhicule, un dragon blanc, qui se manifeste à travers Uranus en Capricorne. Varuna est également symbolisé par un trident se déplaçant sur les eaux spatiales. À ce titre, il se manifeste à travers Neptune en Capricorne.

La Trinité de notre système solaire se manifeste à travers le triangle de Neptune, Uranus et Saturne.

Le signe du Capricorne cache la Trinité et en Capricorne, le Sauveur est né. Les dieux sont nés en Capricorne. Pour les êtres qui se manifestent dans le règne humain, le Capricorne est la Montagne représentée par Saturne, le point d'initiation, le point culminant du chemin du disciple.

La puissance numérique du Capricorne est dix (10) symbolisant le seul « JE SUIS » qui existe dans TOUT et sa création.

Pythagore l'a exprimé à travers le symbole Tetractys, dix points sur quatre rangées, chacune avec un, deux, trois et quatre points.

L'uranium est le métal du Capricorne. Son utilisation dans le spiritisme n'est pas encore révélée par les Maîtres de Sagesse même aux disciples des dernières



initiations. Maître C.V.V. avait une étincelle de ce métal émanant de son lotus du cœur.

Ce n'est que lorsque nous, en tant qu'aspirants, "maîtrisons" les énergies saturniennes dans tous les aspects de la vie, que nous pouvons commencer à faire de réels progrès sur le chemin du discipulat. Ce n'est que par la suite que nous serons initiés aux énergies uranienne et neptunienne. Saturne est l'habitant du seuil du Temple de l'Initiation.

Composé par Heinrich Schwägermann Lorenzen



#### Message de l'Enseignant

#### La colonne verticale 3

Tout est illimité dans l'univers ; vous êtes limité par votre propre négation de l'existence universelle. D'incarnation en incarnation, il y a une continuité d'être qui peut être expérimentée lorsque vous vous souvenez que vous êtes la conscience universelle exprimée en tant que conscience individuelle. Si vous ne faites pas de lien, vous subissez la mort, c'est pourquoi le lien est important. Il existe dans votre colonne verticale centrale. La conscience universelle existe dans votre système rachidien vertébral ; vous n'avez qu'à vous y rapporter.

#### Compilé par Ludger Philips



Hugo Grotius (1583-1645): Capricorne

#### Les Expressions du Seigneur Krishna



Peu importe ce que vous appelez 'CELA', sachez que c'est la présence du Seigneur, le Moi en vous. Convertissez votre volonté en Moi. Convertissez votre « moi » en Moi. Ayez de la stabilité en Moi. Ayez-Moi comme objet. Alors votre chemin est le chemin sans retour. Alors vous avez lavé vos péchés en Me réalisant.

(5,17)

Voir les savants, les humbles et les réalisés. Ils M'observent alors qu'ils voient une vache, un éléphant, un chien et un chasseur de chien. C'est la vision de l'égalité.

 $(5,18)^{-1}$ 

# **SAGESSE PRATIQUE**

Il est toujours plus sage de répondre à une demande Que de proposer en anticipant un besoin.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Traduit de: The Mandra Scripture. An Aquarian Rendering of Bhagavad Geeta. Kulapathi Book Trust, Visakhapatnam, India 2016, 5<sup>th</sup> edition



Le Seigneur *Maitreya*La Communauté de Maitreya

Enseignement et présence

Il n'y a pas de fin à l'enseignement. Comme on dit, il y a toujours un apprenant et par conséquent un enseignant. L'enseignement d'autre part peut être vivant, ou aussi simplement intellectuel et mental. De nombreux enfants essaient d'enseigner, ce qui est souvent considéré comme un simple babillage. La clé ici est la connexion. Lorsque l'enseignant est impersonnel, ouvert et reste connecté au divin, la transmission se fait à partir des cercles supérieurs. Une telle prestation est fraîche et animée. Une telle transmission apporte la présence qui transmue et transforme l'auditeur. Un enseignement est souvent jugé par ses effets et la demande.

Il est en effet difficile de renoncer au sentiment de propriété, et il est également difficile de surmonter le babillage. La reproduction des informations recueillies n'est pas vivante. Un secret de l'enseignement est d'écouter l'auditeur. La prestation est adaptée au lieu et à l'heure de l'enseignement. Ce n'est que pour rappeler de façon répétitive à l'auditeur la lumière qu'il porte en lui. Comprenez que c'est la présence qui impacte l'auditeur et pas seulement le contenu.

Composé par Srikanth Kaligotla

Maître Morya

Maruvu Maharshi

Signes des temps



Une personne en colère est comme un taureau. Mais celui qui porte un coup pour la justice est comme un esprit lumineux. Quand les gens comprendrontils la merveille de devenir comme les êtres les plus élevés?

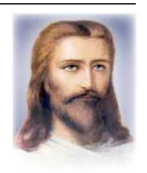
Pour l'instant, ils sont décontenancés par cette pensée. C'est pourquoi il est important, surtout en ce moment, d'attirer l'attention sur l'Agni Yoga. A chaque siècle, il y a un puissant éveil de l'énergie psychique dans l'humanité, mais généralement cette indication bienfaisante n'est pas comprise par les gens.

Prenons un exemple. Au début du XIXe siècle, monte un courant de romantisme sans pourtant en comprendre l'essence ou, à proprement parler, sans héroïsme. Au milieu du même siècle, le monde s'est enveloppé dans un matérialisme négatif, échouant même à étudier les véritables propriétés de la matière. La fin du siècle est entièrement consacrée au déclin, même si une remise en cause des valeurs est indiquée. Le début de ce siècle a été marqué par la guerre et les bouleversements nationaux, bien que la reconnaissance de l'énergie psychique ait orienté vers la conquête d'autres mondes. Ainsi, par libre arbitre, les valeurs destinées ont été perverties. Au milieu de notre siècle apparaîtront des signes de nouvelles énergies encore incontrôlées, et de nouveau les gens se précipiteront dans de fausses directions. Par conséquent, il est temps de donner les signes du vrai chemin à ceux qui peuvent voir. Laissez-leur suffisamment de temps pour s'y familiariser, en se souvenant du peu de temps qu'il leur reste. (Agni Yoga)

Compilé par Sabine Anliker

Maître Kut Humi Devâpi Maharshi

Shambala 56: Endettement



Souvenez-vous de Shambala, prosternez-vous devant le Seigneur Sanat Kumara et marchez sur le chemin du Seigneur Maitreya, l'Instructeur du Monde.

Shambala est le centre de la transformation. La mort comme transformation est une vérité, fondamentalement inaugurée par Shambala. Ceux qui meurent renaissent encore et encore sur la planète. Une attitude détachée envers les choses et un état de non-désir est en effet une rareté sur cette planète. Même ceux qui ont transcendé la nature du désir en eux ne peuvent pas quitter la planète si facilement.

Même au-delà du franchissement du désir, le devoir demeure. Nous sommes redevables à la planète. Plus on prend conscience, plus on comprend qu'il n'est pas facile de se libérer de cette dette. La Hiérarchie sur la planète est également engagée dans le devoir qui émerge d'une telle dette envers la planète.

La mort concerne le corps et non l'être. Pour les êtres, la mort n'apporte aucun changement dans la conscience. Le désir ramène les êtres encore et encore dans des cycles de naissance et de mort. Shambala enseigne donc que la mort du corps n'est pas la mort! Être mort à sa propre nature de désir et renaître dans le devoir est considéré comme une véritable transformation. Une telle naissance est considérée comme une naissance bien supérieure. Pour s'acquitter des devoirs émergeant de la dette envers les sages et la planète, il faut mener des actes de service sur la planète pendant de longs cycles de temps.

Pour ceux qui sont toujours engagés dans le devoir et non touchés par les résidus du désir, la formation du corps subtil (Antahkarana Sareera) est une réalité. En fonctionnant avec le corps subtil, lorsque les devoirs sont remplis, il n'y a aucune obligation de rester plus longtemps sur la planète. Même le corps subtil peut être lâché à volonté! Les Maîtres de Sagesse que nous

connaissons sont ceux qui sont toujours engagés dans le travail de bonne volonté, fonctionnant à travers les corps subtils. Le Seigneur Sanat Kumara guide la Hiérarchie des Maîtres sur la planète.

Le Seigneur Sanat Kumara a laissé tomber même son corps subtil dans le cycle de temps précédent (Kalpa), montant à l'état de Brahman. Il est une grande lumière qui s'est volontairement installée sur la planète pour l'élévation des êtres.

Shambala parle ainsi des trois morts. La première est la mort de la forme. La seconde est au corps du désir. Ainsi, il y a une cessation des actions découlant de la nature du désir. Le troisième des morts est le Nirvana qui résulte de l'accomplissement des devoirs ordonnés sur la planète.

Maître Djwhal Khul nous informe que la seule lumière qui est restée sur la planète après avoir transcendé les trois états est Le Seigneur Sanat Kumara. Par amour pour les êtres de la planète, Il est volontairement resté en arrière et est disponible sur cette planète!

Originellement conçu en Telugu par K. P. Kumar ; traduit en anglais par le groupe Tapovana



Chemin vers Shambala Nicholas Roerich

Message de Maître E.K.

Inclusion



Le vrai spiritualisme consiste à réaliser ce qui est commun avec les autres et non ce qui est spécial entre nous. C'est l'esprit de prise de conscience orienté vers l'identification et non vers l'identité qui est requis. C'est pour la même raison que le soleil est éternellement spirituel et pur. Pourquoi l'eau des fleuves sacrés et la pluie des nuages purifient-elles et reconstituent-elles les êtres de cette terre? C'est pour la même raison. Pourquoi Dieu est-il au-delà des impuretés de la matière et des imperfections de l'esprit, bien qu'il soit omniprésent? C'est pour la même raison. C'est cette prise de conscience qui doit être développée en chacun par un véritable Guru qui peut être appelé un Maître. Bien sûr, cela nécessite un certain parcours de probation et de formation, mais cela ne signifie jamais une attention à garder son identité et de se rappeler en quoi nous sommes différents des autres.

Les Maîtres conduisent les gens de l'universel au particulier dans la réalisation et l'acquisition des valeurs. L'inclusion et non l'inscription est le processus d'initiation à la conscience spirituelle. La réglementation et la rectification sont les choses nécessaires et pas du tout les restrictions.

Compilé par Ludger Philips



Le Yoga du Maître C.V.V.

Aphorismes aux disciples 56

- 163. Il est du devoir du disciple de conduire séparément la vie extérieure et la vie intérieure. Le disciple devrait avoir une démarcation claire entre la vie extérieure et la vie intérieure. Un soin abondant doit être pris pour s'assurer que la vie extérieure n'influence pas la vie intérieure du disciple. La vie intérieure est liée au monde subtil, et la relation avec le monde subtil a une permanence. Puisque le changement constant est la nature de l'extérieur, le disciple progresserait bien lorsqu' il apprendra à accepter le changement.
- 164. Il est indiscipliné de tapoter et de réveiller quelqu'un qui est en prière. Si c'est inévitable, on pourrait claquer des doigts pour éveiller la personne qui est en prière.
- 165. Dans la prière, en soumettant les problèmes de santé corporelle au Maître et en mettant en œuvre la nourriture et d'autres suggestions connexes qui se produisent dans la prière, le disciple obtiendrait une coopération continue du corps pour les pratiques de yoga.

Composé par Guru Prasad Kambhampati

#### Vidura

## Enseignements de sagesse



La Sagesse est la Loi Pour l'être illuminé. La Loi lie les êtres Quand la sagesse est abandonnée. Le désir excessif et la colère Sont les instigateurs de L'abandon de la sagesse.

# Sagesse Pratique

Symboles, couleurs, sons et nombres Enchantent les chercheurs.



Saraswathi

Saraswathi Suktam 7 La précision de la prononciation 2

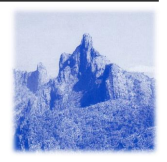
Il y a une combinaison de sons dans un mot. Par exemple, le mot AKSHARAM se compose de : A KA SHA RA M. C'est un son qui :

- 1. rompt les limitations
- 2. nous conduit du centre de notre être à la circonférence
- 3. représente le processus de sagesse
- 4. nous donne la valeur de l'homme en relation à l'Univers.

Lorsque le Verbe est prononcé avec intention, relié à l'une des énoncés cidessus, Il aide à manifester l'énergie correspondante. De même, les sons émis avec intention, précision et clarté, aident à briser nos limites, provoquant la transmutation des cellules du corps. Cette transmutation est la base de la transcendance.

# L'Ashram Les règles pour l'entrée

## La grotte 7



Le serviteur n'est autre que le mental. Le mental a besoin de quelque chose à faire tout le temps. Quand il n'a pas de travail à faire, il travaille sur les nerfs des hommes. C'est le problème majeur de l'humanité. « Comment gérer le mental ? » est un sujet énorme. De nombreux livres peuvent être écrits à ce sujet pour faire des affaires. Mais aucun de ces livres n'est utile. Les sages ont résolu ce problème il y a longtemps et les Écritures contiennent la solution. Le mental qui agit se verra confier le travail. L'ermite a donné la clé de mettre le mental sur l'arbre et de monter et descendre. L'arbre n'est autre que l'arbre de vie en vous. L'activité de la vie est perceptible en nous comme la respiration. C'est une activité d'inspiration et d'expiration. L'application du mental sur l'inspiration et l'expiration peut être une activité de durée assez longue par laquelle et avec laquelle le mental s'engage et essaie de trouver la source de l'activité vitale.

Par l'application régulière du mental sur la respiration, l'on accomplit beaucoup, l'accomplissement final étant l'initiation. L'homme acquiert la quiétude, la paix et même la santé par l'application régulière du mental sur la respiration. L'activité rythmique de la respiration apporte le rythme au mental et l'homme est capable d'accomplir énormément avec l'aide du rythme. L'homme acquiert également la capacité de retirer le mental de l'objectivité en appliquant le mental sur la respiration. Par ceci, il ne laissera pas son mental dans l'objectivité quand aucun devoir n'est impliqué. Il évite ainsi les actions évitables. Sa vie a tendance à être concise et précise et ne s'écoule plus dans des activités non essentielles. Par ceci, il gagne beaucoup de temps pour contempler sur la respiration et acquiert la paix et la quiétude correspondantes. Comme indiqué précédemment, des séances régulières sont utiles pour observer l'inspiration et l'expiration.

#### Sur la Doctrine Secrète



**Dhyan-Chohans 2** 

Ce corps sert de véhicule pour la « croissance » et les transformations à travers Manas et en raison de l'accumulation d'expériences, du fini dans l'infini, du transitoire dans l'Eternel et l'Absolu.

Les « Monades Lunaires » ne peuvent pas progresser, car elles n'ont pas encore eu suffisamment de contact avec les formes créées par la « Nature » pour permettre d'accumuler leurs expériences par ses moyens. Ce sont les Manasa Dhyanis qui comblent le vide, et ils représentent le pouvoir évolutif de l'intelligence et du mental, le lien entre « esprit » et « matière », dans ce cycle.

L'objet pur, en dehors de la conscience, nous est inconnu, tout en vivant sur le plan de notre monde tridimensionnel. L'idéation cosmique centrée sur un principe ou Upadhi (base) résulte en tant que la conscience de l'égo individuel. Sa manifestation varie avec le degré d'Upadhi, par exemple, à travers ce qui est connu sous le nom de Manas, il jaillit en tant que conscience du mental; à travers la toile plus finement différenciée (sixième état de la matière) de Bouddhi reposant sur l'expérience de Manas comme sa base, comme un courant d'intuition spirituelle.

La supraconscience descend dans le mental et encore plus loin dans le plan le plus dense pour transformer l'homme en un Maître - un immortel, divin. Maître CVV appelle ceci « l'immortalité physique ».

L'objectif du YOGA de Maître CVV est de développer le corps éthérique de l'être humain à travers la « Nouvelle Pituitaire » pour expérimenter la continuité de la vie.

« Vous ferez l'expérience de l'existence simultanée dans tous les plans ». C'est la note clé de la Sagesse du Verseau, le point culminant de la naissance humaine et l'apogée du processus postulé par le Maître.

L'expérience pure n'est pas causale. En tant qu'adultes, nous avons de

nombreuses raisons pour tout ; cela signifie que nous ne sommes pas encore prêts à juste faire l'expérience.

La méditation nous emmène vers l'expérience pure. L'expérience pure ne permet aucune pensée. Nous ne savons rien de la durée de l'expérience ellemême.

Il y a des êtres qui imprègnent l'éther et sont présents sur le plan de l'expérience pure.

Composé par Rama Prasad Joshi



Statue de Sri Krishna installée par Maître KPK à Olavarría, Argentine



# Saturne Sam - La clé de Saturne

Trois qualités 3

Ahamkara (JE SUIS la conscience) n'est qu'un mythe. C'est seulement la Conscience Universelle qui s'exprime en tant que conscience individuelle. C'est comme un océan exprimé sous forme de vague. La vague n'est que l'océan. La vague n'a pas d'existence indépendante. Il en va de même pour la conscience individualisée. Jusqu'à ce qu'elle soit dissoute, la limitation existe. Ainsi, jusqu'aux 8 plans de la nature, il y a la limitation potentielle. Une limitation est la circonscription. Ces circonscriptions sont de nature octuple. Les 8 circonscriptions représentent les anneaux de Saturne, par lesquels l'homme souffre de l'absence de béatitude.

La conscience pure est la béatitude.

La conscience dominée par Rajas ou Tamas perd la béatitude nécessaire.

Les limitations représentant Saturne dans le corps peuvent être levées par une compréhension adéquate suivie de l'introspection régulière et de la pratique du son « Sam » pour atteindre au-delà du triangle, dans l'état pur de conscience





#### Le Discipulat

#### Porter la croix du co-frère

L'impulsion intérieure vers les hauteurs extérieures est une réplique de l'aspiration à l'ascension intérieure dans le monde subtil avec ses sommets et sa splendeur. Pourtant, le disciple sait que le travail est accompli à l'intérieur, la beauté intérieure, se développe dans la force de porter la croix, à savoir la croix de son co-frère et la reconnaissance sur le chemin de la vie de celui qui a désespérément besoin d'aide, d'une épaule sur laquelle s'appuyer. Quel que soit le besoin, le disciple utilise les compétences intérieures et extérieures acquises pour alléger ce fardeau en silence.

Composé par Ute et Peter Reichert

# Sagesse Pratique

Cordialité
Co-ordination
Co-opération, et
Communication
Sont des qualités appréciées par
La Hiérarchie!
Essayons de les égaler.

#### Doctrine de la Présence Eternelle

## Introduction au Srimad Bhagavatham 6



Tant que le Créateur demeurait dans la Présence de CELA (THAT en anglais équivaut à tat en sanskrit), les choses se passaient bien. Chaque fois qu'il était hors de la Présence, les choses ne se passaient pas bien. Si c'est le cas avec le Créateur, vous et moi ne pouvons pas être mieux lotis, sans être dans la Présence. Nous aussi, nous devons être en CELA, si les choses doivent bien se passer. L'ensemble du schéma (le Plan de la création) s'exécute à partir de CELA. Vous pouvez être vigilant, observateur pour témoigner et expérimenter la splendeur de tout ce qui se passe à travers vous. Une partie en vous le fait, tandis qu'une autre partie en vous témoigne et se réjouit. Si vous ne vous installez que dans la partie qui réalise, vous restez comme l'ouvrier. Vous pouvez profiter de la splendeur. Vous devez vous installer dans cette partie où vous restez un observateur, tandis que l'autre partie répond au monde. L'observateur est l'être intérieur. L'exécutant, c'est l'être extérieur. L'être intérieur réside dans l'Antahkarana. Alors que l'être extérieur vit dans le mental objectif, les sens, le corps et l'environnement qui vous entoure, c'està-dire le Bahir Karana. En apprenant à vous asseoir dans la chambre intérieure, vous percevez l'œuvre du Seigneur et la laissez s'écouler à travers vous. Si vous vous asseyez dans la chambre extérieure, vous entrez dans l'illusion, empêtré, confus et lié. Le Créateur a réalisé ceci et s'est installé dans la Présence. Ainsi, le Créateur lui-même est le premier disciple et le premier médium de cette philosophie de la Bhagavata.

Le Son

Respiration et pulsation Le son « SO-HAM » et « OM » 1



Si nous écoutons attentivement la respiration, en faisant une respiration très rythmée, nous écouterons deux sons. Un son est lorsque nous inspirons, l'autre son est lorsque nous expirons. Lorsque nous inspirons, nous pouvons écouter le son SO et lorsque nous expirons, nous pouvons écouter le son HAM. SO HAM est le son que nous écoutons lorsque nous écoutons attentivement notre propre respiration. Continuez d'écouter vos propres inspiration et expiration, vous entendrez inévitablement ces deux sons.

En écoutant continuellement l'avènement rythmique de ces deux sons, SO et HAM, en appliquant le mental à l'inspiration et à l'expiration, nous acquérons la prochaine étape avancée appelée la Pulsation, et nous serons capables d'écouter la Pulsation. La Pulsation est la base de notre respiration. S'il n'y a pas de Pulsation à l'intérieur, il n'y a pas de respiration. En écoutant continuellement l'avènement rythmique du son SO-HAM, nous fusionnons le mental dans la respiration. Comme le mental est ainsi fusionné dans la respiration, les deux vont ensemble pour rejoindre la Pulsation. C'est l'état de notre Existence, où le processus respiratoire et le processus de pensée ont fusionné. On dit que c'est le premier point de l'Unité de la Conscience.





#### Le sentier vers la réalisation 2

Normalement, certaines formes sont agréables et certaines formes ne sont pas agréables pour le mental. Le chat est agréable, mais pas le tigre. Un paon est agréable, mais pas un serpent. Une couleur claire est agréable, mais pas une couleur foncée. Une forme géométrique est agréable, mais une forme irrégulière ne l'est pas. Le désagrément est basé sur les informations du mental et les limites du mental. Autant le désagrément des formes existe en soi, autant l'on a tendance à être restreint. Une forme noire est désagréable pour certains, tandis qu'une forme blanche est désagréable pour d'autres. L'agrément et le désagrément par rapport à la forme doivent être remplacés. Certaines formes apparemment désagréables contiennent des choses très agréables à l'intérieur. Un ananas ou un fruit du jacquier d'apparence rugueuse contient un fruit sucré très agréable à l'intérieur. Une noix de coco apparemment dure contient de l'eau nourrissante et savoureuse. Dans la nature, les contraires sont présents. Les contraires ne devraient pas toujours être considérés comme opposés. Ils sont apparemment contraires mais sont généralement complémentaires. Un homme à l'air rude peut avoir un comportement tendre, tandis qu'une femme semblant très tendre peut être une calamité. Toutes les formations sont réalisées par le Grand Architecte de l'Univers. Il est appelé Vishwakarma dans les Védas. Les contraires sont arrangés par l'Architecte. Un rossignol a une voix mélodieuse, mais il n'a pas l'air beau. Un perroquet est très beau, mais sa voix est irritante. Voir la beauté des contraires conduit à la joie. Je n'ai pas besoin de m'étendre sur ceci.

#### Le World Teacher Trust

Lignes Directrices à l'intention des membres, 38-40



- 38. Il est conseillé aux membres de l'Organisation de l'Enseignant du Monde (du World Teacher Trust) de construire un triangle de méditation régulière, d'étude des enseignements provenant de la Hiérarchie et d'engagement dans un service soutenu, qui finit par se développer. Lorsque ce triangle est bien construit, un membre est remarqué comme un aspirant.
- 39. Seuls les aspirants sont pris en charge par les membres de la Hiérarchie pour une formation complémentaire par le biais d'enseignements par impressions. Pendant la méditation, attendez de recevoir la Lumière, ne vous précipitez pas vers Elle.
- 40. Le service doit être efficace et précis. Le service avec moitié mental et moitié connaissance est dangereux (l'astrologie, la psychologie, l'homéopathie doivent être apprises à fond avant la pratique).



La Montagne du Maître, Nilagiris

## Sur la Guérison Introduction

« Je cherche à guérir mais non à blesser. » 4



Le soi-disant développement de l'homme au cours de ce siècle a rendu son habitat (la planète Terre) inhabitable. Son concept de développement a apporté la pollution de l'eau (rivière), la pollution de l'air et la pollution de la matière. Par-dessus tout, la pollution de la pensée est très élevée. Il a tout pollué autour de lui, à travers un sentier de développement (illusoire) auto-initié. Au nom du mouvement de libération, les valeurs éthiques sont également transgressées en termes de sexualité, engendrant des maladies telles que le sida!

Il est donc temps pour nous de nous rassembler pour apprendre la guérison et à guérir notre corps et à guérir tout ce qui est autour que nous avons pollué au fil des ans; de peur que nous ne mourions du poison que nous avons émis.



#### Rudra

Le Seigneur de la Volonté et de la Vibration Cosmiques

# Quelques dimensions de Rudra 49 Vrikshebhya



Rudra existe en tant que Vrikshas, ce qui signifie les arbres. L'arbre signifie symboliquement la vie qui pousse et fait des ramifications. Le principe de vie unique qui entre dans un être grandit et se ramifie dans divers nerfs, artères et veines. Cette croissance et cette ramification à partir du principe de vie intérieur doivent être visualisées comme l'œuvre du Seigneur Rudra. Le principe de vie pénètre dans le corps par les rayons du soleil et aussi par la respiration, provoquant la pulsation et la circulation du sang à travers tout le système de la constitution humaine et de la constitution universelle. Tout ce mouvement, à savoir la respiration, la pulsation et la circulation, est régi par la loi de la vibration. La vie vibre et cette vibration est Rudra.





#### Sanat Kumara

## L'Enseignant est un véhicule du Divin 1

Le Seigneur Krishna recommande aussi fortement de servir l'Enseignant qui détient les clés de l'action, de la sagesse et de la réalisation de soi. Les Enseignants sont des yogis, sont des représentants du Divin. A travers eux, le Divin voit. A travers eux, le Divin écoute. A travers eux, le Divin parle. A travers eux, le Divin donne le contact. Les aspirants bénéficient abondamment en présence d'un Enseignant, tout comme une pièce de fer est magnétisée en présence d'un aimant. La présence divine s'écoule à travers le Maître ou yogi, et elle se rend disponible pour les aspirants sincères. Le but des Enseignants sur la planète est d'être disponibles pour les chercheurs sincères.

Les enseignants ont l'air ordinaires, mais ils sont extraordinaires. Ils sont les véhicules du Divin, comme Jésus, Pythagore, Maitreya, CVV, Ramakrishna et une foule d'autres. Ces enseignants vivent parmi le peuple. Ils restent ordinaires parmi les ordinaires. Mais ce sont les plus rares.



## Septième Rayon et Magie

#### L'Entrée du 7ème Rayon - 3



Lorsque l'influence d'un rayon disparaît d'une race, d'une planète ou d'un système, elle ne doit pas être comprise comme une annulation de l'influence de ce rayon. Il continue d'exister mais passe par la race ou la planète ou le système mais n'influence pas ces derniers. Ces derniers ne sont pas ses objets, son centre d'intérêt est ailleurs. Lorsqu'une race, une planète ou un système deviennent les objets, ils deviennent alors le point focal et ils reçoivent l'influence / l'énergie du rayon sur une base cohérente et constante.

Ils reçoivent l'énergie du rayon jusqu'à ce que la transmutation soit terminée. Lorsque la transmutation est terminée, ils demeurent uniquement en tant que les médiums qui transmettent l'énergie du rayon mais ne sont plus influencés par elle.

De même, lorsque nous disons que le 6ème Rayon s'est éteint et que le 7ème Rayon arrive, nous devrions comprendre que tant que l'énergie du 6ème Rayon reste dans le système, elle n'a plus d'influence mais est transmise à travers la race.

Puisque c'est l'époque du 7ème Rayon, le 7ème Rayon influence notre race et notre planète et nous devenons son objet de focalisation. L'influence sera constante et cohérente afin que le processus lent et régulier de transmutation se produise.

L'aspirant ferait donc bien de s'orienter et de se soumettre psychologiquement aux énergies du 7ème Rayon de telle sorte que la transmutation se produise conformément à l'Ordre Divin.

Composed by Guru Prasad Kambhampati

#### Rencontres Eclairantes

## Mère Anasuya, Jillellamudi, 3

Saukumarya a eu la chance de lui rendre visite avec sa famille en 1977. Elle a personnellement donné du temps à quatre familles ce soir-là, dont la famille de Saukumarya. Quand Saukumarya s'est présenté par son nom de famille, la mère a souri et a dit : « Ton grand-père et moi étions de bons amis. Nous vivions dans la même rue à Bapatla. » Elle s'est renseignée sur tous les membres de la famille présents devant elle. Elle a offert de ses propres mains, une préparation à chacun des membres du groupe. C'était la préparation la plus délicieuse du chutney Gongura, entièrement enduite de ghee de vache. Le goût est resté dans la mémoire de tous ceux qui l'ont savouré, pendant longtemps.

Une fois de plus, Saukumarya a eu la chance de rencontrer Mère Anasuya avec Maître EK et un officier de police, en novembre 1983. La Mère les a reçus avec beaucoup d'amour. Maître EK était plus jeune que la Mère de trois ans et ils se connaissaient depuis l'enfance. Ils ont grandi au même endroit, à Bapatla. Des plaisanteries ont été échangées entre eux. La Mère s'adressa affectueusement à Maître EK en l'appelant 'Krishna'. Elle a dit : « Cela fait très longtemps que nous ne nous sommes pas rencontrés, Krishna. Vous avez été occupé avec énormément de travail. C'était il y a 11 ans que vous étiez venu, avant de partir pour votre première tournée en Europe. » Le Maître a affirmé qu'il en était ainsi et a dit : « Oui Mère, j'étais avec toi en avril 72 ». La mère a dit : « En avril 72, tu es parti pour l'Europe. En février 72, tu étais avec moi. » Maître EK regarda Saukumarya et Saukumarya hocha la tête en confirmant la déclaration de la Mère.

Maître EK a présenté Saukumarya et sa famille à la Mère et a dit: « Cette famille est avec moi et je suis avec eux dans leur maison, en relation avec le travail. » La Mère dit instantanément : « Oui, je le connais et je connais sa famille. Il était ici en 1977 et je leur ai donné du chutney Gongura. Il appartient à la famille Kambhampati». La mémoire de la Mère a stupéfié Saukumarya et les membres de sa famille.



Uranus L'Alchimiste de l'Age Oppression impériale 2

Le but de la bonne gouvernance est la répartition égale et équitable de toutes les ressources de la nation entre toutes les classes de la société. Le laissez-faire est le dicton de la gouvernance. Les gouvernements devraient laisser le peuple faire avec un minimum d'ingérence pour assurer l'ordre social et également avec un minimum d'impositions fiscales. « Equitable pour tous, prospérité pour tous » est la devise de la bonne gouvernance. Ce n'est peut-être pas déplacé que, dans de nombreuses parties du globe, les citoyens soient presque traités comme des esclaves et que les gouverneurs soient les maîtres. Cela peut sembler dur, mais c'est ainsi. Le pouvoir se transforme en argent, l'argent renforce le pouvoir. L'argent et le pouvoir sont les dirigeants. Dans l'intérêt de l'argent et du pouvoir, les gouvernements ont laissé libre cours à des activités socialement nuisibles telles que la fourniture de drogues, d'armes, d'alcool, de tabac, de boîtes de nuit, de maisons de jeu, etc. Si l'activité est vue depuis une dimension, il semble qu'au nom de la gouvernance, le contraire soit fait au peuple.

Toutes les idéologies de gouvernance sont maintenant ébranlées et souffrent de convulsions. Un nouveau thème de justice sociale est en cours de réflexion. Uranus travaille fortement sur la gouvernance autant que sur les religions. Ce sont les deux autorités principales qui n'ont pas laissé les personnes vivre bien et vivre libres. Ceci un paradoxe, mais il est vrai, si on le considère depuis une dimension tout à fait différente.

Maître EK

#### Vishnu Sahasranamam

## Strophe 7 - 8



- 7. Il est le connaisseur du champ d'action, de pensée et de réalisation. Il est aussi le Seigneur. « Le corps est le champ. Celui qui veut le connaitre, est le connaisseur » dit la Bhagavad Gita (13-2). Tout comme l'agriculteur sage réalise la fructification de sa nourriture dans le champs, le spiritualiste travaille à la fructification de ses bonnes actions, élimine les mauvaises actions et conduit l'homme inférieur dans le pays de la libération.
- 8. Le Seigneur est au-delà de la dissolution et de la désintégration. La dissolution est la fusion de parties dans le tout. Le Seigneur est le tout dans lequel tout se dissout. La désintégration concerne les atomes, les cellules et les corps ainsi que les pensées, les religions et les philosophies. Le Seigneur est celui qui reçoit chacun d'eux et d'elles en Lui et se tient comme l'arrière-plan.





Paracelse Santé et Guérison

Prana - Force Vitale 3 La nature du prana 1

La science occulte reconnaît l'existence pure comme Dieu absolu, qui est à l'intérieur et au-delà de la création. L'existence pure signifie qu'elle n'est pas encore consciente. La conscience s'y cache et est capable d'en émerger. Dans cet état d'existence pure, il n'y a ni observateur ni observé. Il est comparé à un sommeil profond. Lorsqu'un individu est en sommeil profond, il existe mais n'est pas conscient de son existence. A partir de cet état de sommeil, le réveil se produit. L'individu prend conscience de son existence, devient conscient de son existence. Ainsi, la prise de conscience et la conscience sont vues comme une émergence de l'existence. Cet état de pure existence appelé Dieu absolu est la source potentielle de toutes les manifestations dont la première émanation est appelée conscience. On l'appelle aussi Prakriti, ce qui signifie la nature cosmique. C'est la première modification de Dieu absolu en tant que Dieu connaissant tout. Le néant apparent cède la place à la connaissance ou à la prise de conscience ou à la conscience appelée la lumière. L'impulsion du néant apparent à celle de la conscience s'explique comme un sursaut ; comme une émergence. C'est ce qu'on appelle un devenant deux ; existence devenant conscience. Plus tard, cette prise de conscience se détaille en un triple, qui est la deuxième modification. Ce triple est volonté - connaissance - action. Dans la terminologie scripturaire, l'existence pure est le Dieu absolu, l'existence - la conscience est le Dieu masculin-féminin et le triple est la trinité.

La modification primaire est de l'existence pure à la conscience. Il s'agit d'un réveil qui se produit selon les écritures selon un plan de temps. Ainsi, on dit que la conscience et le temps émergent à l'aide d'un trille qui arrive à l'état d'existence pure. Ce trille est appelé force cosmique, feu cosmique, prana cosmique. C'est une impulsion de l'existence et continue plus tard d'être

comme une impulsion dans la création. Cette pulsation est la principale force motrice de tout ce qui se manifeste dans la création, de l'existence supra cosmique à l'existence mondaine. Toute existence visible à sa base dans la pulsation. Cette force de pulsation est la force du prana et on dit qu'elle est la première dans la création. Sans cette force, l'existence reste inactive et l'activité même de la conscience n'est pas sans source. C'est la cause de toute activité et la base de toutes les modifications de la conscience dans divers états jusqu'au physique dense. Ce prana pulsé dynamique est l'instrument principal des transformations de Prakriti des états subtils aux états denses et des états denses aux états subtils. La descente pranique permet le déploiement des mondes du niveau cosmique au niveau solaire et du niveau solaire au niveau planétaire. Son absorption replie ces mondes en elle. Ainsi, le prana est vu comme un fil qui maintient ensemble tout ce qui est en manifestation. C'est la force magnétique qui maintient et anime tout ce qui est dans la création. C'est comme le seul fil qui retient les grains d'un chapelet.

Dr. K. Parvathi Kumar Site Web: www.paracelsus-magazin.ch/en



## Dimensions de la Sagesse Ancienne

#### Dr. K. Parvathi Kumar

# Enseignement à la Vie de Groupe, Partie 45 Juin 2018, Billerbeck, Allemagne

Je vous ai parlé de la nécessité de surmonter les limites de la Balance et de surmonter les limites des Gémeaux. C'est parce que les Gémeaux nous donnent un sens latéral du bien et du mal, de la douleur et du plaisir, toutes sortes de dualités, tandis que la Balance provoque tellement de passion que nous nous attachons à ce qui est objectif pour nous. Depuis ces dimensions, pour nous libérer, nous devons d'abord comprendre comment nous sommes sur les trois croix des douze signes zodiacaux. Il faut le savoir. Soit quand nous voyons notre horoscope ou quand nous voyons l'horoscope des autres, nous devons voir dans ces dimensions. Que sont les énergies fixes, quelles sont les énergies mutables, quelles sont les énergies cardinales? Les énergies cardinales nous donneraient une indication du type de santé ou de mauvaise santé que la personne porterait. La croix fixe nous indiquerait ce qui est conservé en termes de choses désirables et indésirables.

Et puis dans la dimension mutable, nous pouvons voir dans quels aspects l'homme continue de changer pour rien. Pour comprendre de cette manière, nous avons besoin du soutien d'une science. Parmi ces sciences, l'astrologie est considérée comme la meilleure science pour connaître la constitution de l'homme. La constitution de l'homme en termes des douze signes solaires et le fonctionnement des sept planètes est d'une grande importance. Sinon, nous ne suivons qu'une carte de signes zodiacaux, nous voyons les aspects et nous essayons de connaître les choses, mais divisons d'abord l'homme en trois parties, dans les dimensions mutable, fixe et cardinale de l'homme.

Ce texte n'est pas relu par l'auteur et peut avoir ou contenir quelques ou certaines erreurs.

## Histoire pour les Jeunes

#### Sur le Service

L'Hyper sensibilité à la critique Affecte votre service aux autres êtres.

# Comment la Terre est libérée d'un fardeau III: Kalayavana

Le roi Jarasandha humilié n'a pas abandonné l'espoir de détruire les Yadavas. Il rassembla une nouvelle armée et marcha vers Mathura. En chemin, il rencontra Kalayavana, un autre roi puissant. Il lui parla de son intention de se venger des Yadavas et des tentatives infructueuses jusqu'à présent. Kalayavana le calma. Il rassembla une grande armée et l'unit à celle de Jarasandha.

Il faisait nuit quand ils atteignirent Mathura. Les habitants de la ville dormaient. Krishna et Balarama observèrent la situation. Krishna suggéra de construire une nouvelle ville dans la mer et d'y mettre les habitants de Mathura en sécurité. Balarama accepta.

Krishna contacta Vishvakarma, l'architecte céleste, et lui demanda de construire une ville dans la mer. L'architecte construisit une ville dorée comparable à la cité des dieux: avec des tours dorées, de larges rues, des jardins, des plantations, avec des terrasses ornées d'émeraudes, de coraux et de pierres de lune. C'était Dwaraka. Les dévas envoyèrent des cadeaux au mieux de leurs capacités et apportèrent leur part à la nouvelle ville. Avec l'aide de son pouvoir yogique, Krishna transféra les habitants endormis de Mathura dans la nouvelle ville.

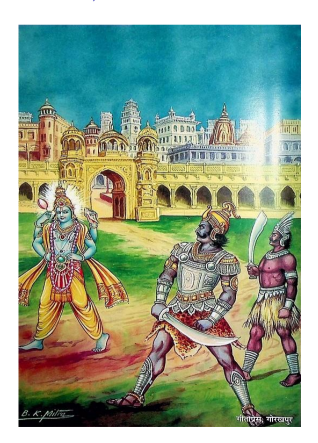
Le lendemain matin, les soldats n'arrivaient pas à croire que la situation avait changé: les portes de la ville de Mathura étaient ouvertes. Un jeune homme sortit, regardant autour de lui anxieusement à chaque pas. Ils signalèrent à Kalayavana que quelqu'un essayait de s'échapper de la ville. Kalayavana regarda le jeune homme. Il était exceptionnellement beau et souriait gentiment. Kalayavana conclut de ce qu'il avait entendu, que ce jeune homme devait être Krishna. Malgré toute son admiration, il vit une occasion de capturer et de tuer ce jeune dangereux.

Krishna s'assura d'être remarqué par Kalayavana et fit semblant de s'enfuir inaperçu. Il s'enfuit, Kalayavana après lui. Le poursuivant le traita de lâche.

Est-ce le même garçon qui est censé avoir tué Kamsa et vaincu Jarasandha? Kalayavana n'arrivait pas à y croire. Krishna jouait un jeu. Il courut de telle manière que Kalayavana pensait qu'il pouvait l'atteindre et n'abandonnerait pas la poursuite. Finalement, Krishna disparut dans une grotte.

Kalayavana dût s'habituer à l'obscurité de la grotte. Il chercha Krishna. Une silhouette gisait sur le sol, apparemment endormie. Kalayavana devint furieux, « Vous êtes lâche, vous faites semblant de dormir ? Combattez avec moi! » Il frappa la silhouette avec son pied. Lentement, l'homme endormi ouvrit les yeux. Ils étaient rouges de colère. Ce n'était pas Krishna. Le feu de ces yeux a réduit Kalayavana en cendres.

Compilé par Barbara Kleyböcker à partir de la narration de Kamala Subramaniam « Srimad Bhagavatham ». Maison d'édition Bhavan, Bombay. 8e édition 2003. ch. 213 à 218; 248



# Fenêtre pour le Service Mondial Nouvelles et Activités (Apports bienvenus)

#### **SUISSE**

Nom du groupe: Mukta

Personne contact: Erika Röthlisberger Adresse: Hochhüsliweid 13, CH-6006 Lucerne

Téléphone: +41 794883451 E-Mail: eroethlisberger.lu@bluewin.ch

#### **Activités**

Promouvoir la conscience de l'âme et de la santé avec :

- 1. Prêts de livres et de DVD sur la conscience de l'âme, le sens de la vie, la mort et la renaissance.
- 2. Parler de ces sujets, partager et construire des ponts du subtil au matériel, dans le but de promouvoir la compréhension et la responsabilité de notre pensée, de notre action et de notre soin de notre être intérieur, de notre corps physique, de notre monde et de notre environnement. Guidance de prières, méditations de guérisons, règles du chemin du yoga, méthodes de guérisons, applications de naturopathie.

Prendre soin des enfants. Le sujet de prédilection est l'appréciation des animaux :

1. Des jeux de rôle sur la façon dont les animaux pensent et ressentent, en plus de regarder les films du Dr Dolittle « Talking to Animals » (« Parler aux Animaux), puis le théâtre spontané « 5-Star Animal Hotel with Veterinarian » (« Hôtel pour Animaux avec vétérinaire), en utilisant des animaux en peluche, des marionnettes à mains et des articles ménagers.

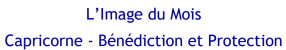
Soins et rencontres pour servir ensemble à la place d'une femme très âgée de la classe sociale inférieure : nous nous portons volontaires pour aider à organiser, soins de santé et soins thérapeutiques, pour lui permettre de vivre de manière autonome à la maison le plus longtemps possible et pour promouvoir le plus grand bien-être de santé possible. Nous apportons plus de joie, de beauté et de légèreté à une vie occupée et difficile en la soutenant avec

1. des massages de réflexologie et des remèdes naturels produits individuellement tels que mélanges de fleurs de Bach, huiles de massage,

#### onguents, etc.

- 2. dans l'administration personnelle, y compris les finances.
- 3. en faisant des travaux ménagers légers et un nettoyage de printemps.
- 4. en jouant aux cartes ou à des jeux de société ensemble.
- 1. favoriser le passe-temps de peindre des mandalas en fournissant des motifs sélectionnés qui raviront votre cœur. Elle apporte également de la joie aux autres en coloriant des cartes de vœux mandala.
- 2. prêter des livres qui élargissent le mental et qui font appel au cœur.
- 3. avoir des conversations enrichissantes sur le sens de la vie, de la prière, de la mort et de la renaissance.





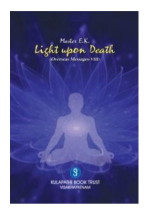


Tendu dans un geste de bénédiction, la main avec les cinq doigts est appelée Abhaya Mudrâ en sanskrit. Par cette Mudrâ, la sagesse est transmise en silence. Le disciple la reçoit et elle provoque la transcendance en lui. Les cinq doigts de la main sont appelés Makara en sanskrit. Makara est également un nom sanskrit pour le Capricorne. On dit de Varuna qu'il le chevauche ; cela signifie qu'il le domine. La main avec les cinq doigts est le support de la transmission de tous les stades de la sagesse. Les étudiants qui entrent dans le cœur et contemplent les reçoivent et s'élèvent. Le signe cardinal du Capricorne marque le crépuscule des dieux et Varuna le préside. Les initiations supérieures ont lieu lorsque les élèves ont construit l'Antahkarana au cours du mois du Capricorne afin de ne faire qu'un avec les dieux.

Dr. K. Parvathi Kumar : Uranus - L'Alchimiste du Nouvel Âge. Image composée par Ludger Philips

#### Revue des Livres

## Lumière sur la mort. Messages d'outre-mer VIII



La science spirituelle n'est là que pour nous élever nous-mêmes, non les autres. Ceux qui veulent comprendre cette science des Sept Rayons ne devraient pas croire qu'ils donnent la sagesse spirituelle aux autres. Ils devraient croire qu'ils s'éclairent eux-mêmes.

Le livre « Les sept rayons. Overseas Messages VII » contient cinq enseignements du Maître EK (Ekkirala Krishnamacharya) sur la sagesse éternelle : Les Sept Rayons ; Bases de l'astrologie spirituelle; Les sept clés; Yoga et réalisation; Yoga et Réalisation.

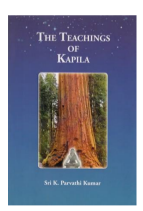
Ekkirala Krishnamacharya: Les sept rayons. Messages

d'outre-mer VII

Info: The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org

PDF: https://worldteachertrust.org/\_media/pdf/en/ek/the\_seven\_rays.pdf

# Les enseignements de Kapila



La doctrine de la sagesse émergeant de Kapila est le plus ancien des enseignements de la sagesse. Son étude et sa pratique libèrent les êtres de la vie conditionnée - conditionnement par les pensées, les opinions, les désirs et les sensations et par les environs. Il est considéré comme parallèle dans ses profondeurs aux Ecritures Sacrées telles que la Bhagavad Gita, les Upanishads, les Brahma Sutras et même les Védas. L'enseignement de la sagesse de Kapila est même compréhensible pour le lecteur profane. Il n'a pas de détail technique dans ses concepts ni de complexité dans la communication.

La sagesse qui s'écoule de Kapila est enregistrée comme catéchisme entre Kapila (en tant que Maître) et Devahuti (en tant que Disciple). Devahuti est la Mère, Kapila est le Fils et Kardama est le Père. C'est le Fils qui parle de la sagesse à la Mère, à la demande du Père.

K. Parvathi Kumar: « Les enseignements de Kapila » - non traduit en français)

Info: The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org

PDF: https://worldteachertrust.org/\_media/pdf/en/kapila.pdf

# Dates Decembre 2022 / Janvier 2023 astrologiquement importantes

| 21.12.         | 22:48 | $\bigcirc \rightarrow $ $\  \   \gamma \  \   \  \   \  \   \  \   \  \   \  \ $ |                                  |  |
|----------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|--|
| ğ              |       | Solstice d'hiver: Anniversaire du Jésus-Christ                                   |                                  |  |
|                |       | ⊙ en 18 – Chaque matin dans l'aube:                                              |                                  |  |
|                |       | Contemplation sur l'étoile blanche radiante                                      | à 5 rayons ☆                     |  |
| 22.12.         | 14:43 | Début de la phase de nouvelle lune                                               | ⊙ 00°41′78/D 18°41′ 🖈            |  |
| 4              |       | Contemplation sur La Promesse                                                    |                                  |  |
| 23.12.         | 11:17 | Nouvelle lune du Capricorne                                                      | ⊙ 01°33′18′ D 01°33′ 18          |  |
| 26.12.         | 12:12 | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation <i>Dhanishta</i>                       | D 17°31′ <b>≈</b>                |  |
| D              | 21:00 | Méditation de Dhanishta (Fin de la const. de Dhanishta le 27.12. à 09:57h)       |                                  |  |
| 29.12.         |       | December Call Day                                                                |                                  |  |
| 4              | 14:47 | O Début de la 8 <sup>e</sup> phase de la lune ascend                             | . ⊙ 07°49′ ြ° / D 01°49′ T       |  |
|                |       | (Fin le 30.12. à 14:04h)                                                         |                                  |  |
| 01.01.         | 14:42 | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.                             | ⊙ 10°52′18/⊅ 10°52′ 8            |  |
| $\odot$        |       | Pour guérison (Fin le 02.01. à 15:54h)                                           |                                  |  |
| 05.01.         | 21:44 | Début de la phase de la pleine lune                                              | ⊙ 15°14′ ℃ / D 03°14′ S          |  |
| 4              |       | Contemplation sur le lotus du cœur à huit                                        | pétales                          |  |
| 07.01.         | 00:08 | O Pleine lune du Capricorne                                                      | ⊙ 16°22′18′D 16°22′ S            |  |
| 14.01.         | 14:53 | O Début de la 8 <sup>e</sup> phase de la lune décrois                            | . ⊙ 24°07′18′) 18°07′ <u>~</u>   |  |
| <sup>‡</sup>   |       | (Fin le 15.01. à 15:16h)                                                         |                                  |  |
| 17.01.         | 13:35 | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune décrois.                            | ⊙ 27°07′18/D 27°07′111.          |  |
| ď              |       | Pour guérison (Fin le 18.01. à 11:33h)                                           |                                  |  |
| 20.01.         | 09:29 | $\bigcirc \rightarrow \mathcal{Z}$ / Soleil entre dans le Verseau                |                                  |  |
| Q              |       | ⊙ en <b>≈</b> – Chaque dimanche ( <b>22.01., 29.01., 05.02.,12.02</b> ):         |                                  |  |
|                |       | Invocation de l'énergie du Verseau par le N                                      | Maître CVV                       |  |
| 21.01.         | 01:48 | Début de la phase de nouvelle lune                                               | ⊙ 00°42′ ≈ / D 18°42′ ⅓          |  |
| <sup>‡</sup> ለ |       | Contemplation sur Mahâdeva, le Seigneur                                          | Absolu, dans lequel les          |  |
|                |       | mondes se retirent – Šiva Râtri; Contempla                                       | ation sur «La Promesse»          |  |
|                | 21:53 | Nouvelle lune du Verseau                                                         | ⊙ 01°33′æ/⊅ 01°33′æ              |  |
| 22.01.         | 22:51 | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation <i>Dhanishta</i>                       | D 17°31′ <b>≈</b>                |  |
| $\odot$        |       | Méditation de Dhanishta (Fin de la const. de                                     | e Dhanishta le 23.01. à 19:56h)  |  |
| 28.01.         | 04:13 | O Début de la 8° phase de la lune ascend.                                        | . ⊙ 07°55′ <b>≈</b> / D 01°55′ ℧ |  |
| <sup>‡</sup> ለ |       | (Fin le 29.01. à 04:35h)                                                         |                                  |  |
| 31.01.         | 07:24 | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.                             | ⊙ 11°06′æ/⊅ 11°06′ Д             |  |
| o*             |       | Contemplation sur le 3e œil (Fin le 01.02. à                                     |                                  |  |
| 04.02.         | 17:00 | Début de la phase de la pleine lune                                              | ⊙ 15°34′ ≈ / Ɗ 03°34′ ର          |  |
| ካ              |       | Pleine lune de Magha (La lune dans Magha                                         | ou Pûrvaphalguni, le Soleil      |  |
|                |       | dans le Verseau ou les Poissons): Afflux de l'                                   |                                  |  |
|                |       | œil dans tous les centres du corps                                               | T200 T1                          |  |

Toutes les dates sont en HEC (Heures de l'Europe Centrale) du Calendrier astrologique 2022/2023; www.worldteachertrust.org;

publié par: The World Teacher Trust – Global, Kohlhüttenstr. 10, CH-6440 Brunnen.



# La Grande Invocation

Formons le cercle de bonne volonté. Omnia vincit Amor (l'Amour vainc toutes choses)

Du Sud par l'Amour, qui est pur, De l'Ouest, par la Sagesse qui est vraie, De l'Est, par la Volonté qui est noble, Du Nord, par le silence aui est d'or. Puisse la Lumière rendre belles nos vies. Oh! Hiérophante de notre rite, Que son Amour rayonne. Omnia vincit Amor (l'Amour vainc toutes choses)

Nous nous inclinons en hommage et en adoration, Du centre que nous appelons Devant la Hiérarchie glorieuse et puissante, le gouvernement interne du monde, Et devant son joyau exquis, l'Etoile de la Mer. la Mère du Monde.

Du point de Lumière dans la Pensée de Dieu. Oue la Lumière afflue dans la pensée des hommes. Oue la Lumière descende sur la terre.

Du point d'Amour dans le Cœur de Dieu, Oue l'Amour afflue dans le cœur des hommes. Puisse le Seigneur revenir sur Terre.

Du centre où la Volonté de Dieu est connue, Oue le Dessein guide le faible vouloir des hommes! Le Dessein que les Maîtres connaissent et servent.

la race des hommes, Oue le Plan d'Amour et de Lumière s'épanouisse, Et puisse-t-il sceller la porte de la demeure du mal.

De l'Avatar de Synthèse qui est omniprésent. Que son énergie se déverse dans tous les règnes.

Puisse-t-II élever la terre iusqu'aux Rois de Beauté.

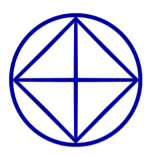
Les fils des hommes sont un, et ie suis un avec eux. Je cherche à aimer. non à hair. Je cherche à servir et non à exiger le service dû. Je cherche à guérir, non à blesser.

Puisse la souffrance apporter sa iuste récompense de Lumière et d'Amour. Puisse l'âme dominer la forme extérieure. et la vie. et toute circonstance. Et révéler l'Amour qui gît sous les événements du temps.

Oue la vision et l'intuition viennent. Puisse le futur se révéler. Puisse l'union intérieure triompher et les divisions extérieures cesser.

Puisse l'Amour prévaloir et tous les hommes s'aimer.

Maître D.K.



Puissions-nous rester dans la Lumière et Remplir nos obligations et devoirs Envers la Vie qui nous environne pour être Illuminés.

Puissions-nous flotter dans l'amour et Partager un tel amour et une telle compassion Avec les autres êtres pour être comblés.

Puissions-nous nous mettre au diapason de la Volonté et Alerter ainsi nos Volontés de regarder Le plan et causer du travail de Bonne Volonté.

> Que la Lumière, l'Amour et la Volonté Synthétisent nos vies dans la vie Une.