### La Lettre de Vaisakh



HAMSA SIVA SOHAM



Capricorne 2019 Makara

Lettre No. 09/ Cycle 33 — 22 décembre 2019 au 20 janvier 2020 Le World Teacher Trust - Global



Puisse la Lumière en moi être la Lumière devant moi Que je puisse apprendre à la voir en tous.

Puisse le son que je prononce révéler la lumière en moi Que je puisse l'écouter tandis que les autres parlent.

Puisse le silence être présent en moi et autour de moi, Le silence que nous rompons à chaque instant,

Puisse-t-il combler l'obscurité du bruit que nous faisons Et le convertir en la Lumière de notre arrière-plan.

Que la vertu soit la force de mon intelligence,
Que je puisse atteindre la réalisation,
Que mon dessein s'inscrive dans le dessein de notre terre, Que mon
plan soit un épitomé du Plan Divin.

Puissions-nous dire le Silence sans le rompre. Puissions-nous vivre dans la conscience de l'arrière-plan. Puissions-nous exprimer la lumière sous forme de joie. Puissions nous être dignes de trouver une place au sein du Royaume Eternel OM.

Maître EK



#### Lettre numéro 09/cycle 33 - décembre 2019 au 20 janvier 2020

#### Table des matières

| Invocation du Maître E.K                     | 2    |
|----------------------------------------------|------|
| Prière de l'Année                            | 4    |
| Message du mois de Sagittaire ≯              | 5    |
| Message de l'enseignant                      |      |
| Les expressions du Seigneur Krishna          | 7    |
| Le Seigneur Maitreya                         |      |
| Le Maître Morya - Maruvu Maharshi            | 9    |
| Le Maître Khut Humi - Devapi Maharshi        | . 10 |
| Message du Maître E.K                        |      |
| Message du Maître C.V.V                      |      |
| Les Enseignements de la Sagesse de Vidura    | . 14 |
| Saraswathi                                   |      |
| Sri Ramakrishna                              | . 16 |
| Sur la Doctrine Secrète                      | . 17 |
| Saturne                                      | . 18 |
| Le Discipulat                                | . 20 |
| L'Enseignant/Kapila/Les feuilles de l'Ashram | . 21 |
| Le Seigneur Dattatreya/Le Feu/Rudra          | . 24 |
| Sanat Kumara                                 |      |
| De la plume de l'Enseignant                  | . 29 |
| Sagesse des Nakshatras                       |      |
| Uranus                                       | . 32 |
| Vishnu Purana                                | . 35 |
| Paracelse - Santé et Guérison                | . 38 |
| Dimensions de l'Ancienne Sagesse             | . 41 |
| Histoire pour les Jeunes                     |      |
| Fenêtes pour le Service Mondial              | . 45 |
| Image du Mois                                |      |
| Revue de Livres                              | . 48 |
| Jours astrologiques importants               | . 49 |
| La Grando Invocation                         | 50   |

Le Dr Sri K. Parvathi Kumar est le Président du "World Teacher Trust" et le Fondateur de la "Lettre de Vaisakh". Les Enseignements donnés au nom des Maîtres sont tous des pensées-semence exprimées par eux. Ils sont élaborés et décrits par le Dr Sri K. Parvathi Kumar pour faciliter la compréhension de la moyenne des membres du groupe.

#### Contact: Le World Teacher Trust - Global

La "Vaisakh News Letter" est disponible en anglais et en français : info@worldteachertrust.org ; en allemand : wtt@kulapati.de; en espagnol : vaisakh@wttargentina.org (WTT Argentine) et info@wttes.org (WTT Espagne); en Portugais brésilien : brasil@worldteachertrust.org

#### Prière de l'Année 2019-2020

Une vie saine, un esprit ouvert, un cœur pur, un intellect ardent,

une perception spirituelle non voilée,
une attitude fraternelle envers son condisciple,
la disposition à donner et à recevoir conseil et instruction,
un sens loyal du devoir envers l'Instructeur,
une obéissance volontaire aux commandements de la VÉRITÉ,
ourageuse endurance de l'injustice qui nous frappe personneller

une courageuse endurance de l'injustice qui nous frappe personnellement, une intrépide déclaration des principes,

une vaillante défense de ceux qui sont attaqués injustement et un regard fixé sur l'idéal de progrès humain et de perfection que la Science Secrète décrit

tel est l'escalier d'or par les marches duquel l'étudiant peut monter jusqu'au Temple de la Divine Sagesse.



Pleine Lune de Capricorne, 10 janvier 2020, 20:21 h

#### Message du Mois de Capricorne 1/2

Traditionnellement, le Capricorne est associé à la chèvre (Capra), la chèvre de montagne. Mais l'astrologie védique parle du Capricorne comme d'un crocodile. La prise du crocodile dans l'eau est la plus forte des prises, et étant dans l'eau, elle reste invisible. Le dicton védique sur le Capricorne est «un visage de biche et une poigne de crocodile». Les Capricornes sont gouvernés par Saturne et rien ne s'échappe de l'emprise du Capricorne. Un Capricorne fait autorité, est très organisé; ils croient en l'accomplissement des tâches et en la maîtrise de la matière. Ils sont capables, travailleurs, sérieux, pratiques, ardents, dignes de confiance et sont toujours ancrés. Ils n'ont pas grand-chose à imaginer. Ils ne croient pas non plus à l'imagination. Ils ont un esprit très organisé et une routine quotidienne bien structurée. Ils ne peuvent pas être flexibles et sont très souvent comme des machines.

Le transit de Saturne en Capricorne est le meilleur moment pour les Capricornes. Ils sont saturniens dans leur vie et il n'y a donc pas d'impact spécial de Saturne sur eux sauf lorsque Saturne transite par leur lune de naissance.

Ils ont un sens élevé des responsabilités et sont toujours préoccupés par l'utilisation maximale des ressources disponibles. Ils ne laissent aucune pierre non retournée. Étant la dixième maison du zodiaque, ils sont préoccupés par les accomplissements dans la vie. Les Capricornes sont dans une bonne période avec le transit de Saturne et de Pluton en Capricorne. Leur chance est triplée quand Uranus s'installe en Taureau car cela forme un trigone et leur permet de manifester des projets ambitieux. Les réalisations arrivent à point nommé aux Capricorniens. La patience et la persévérance, qui sont la rançon du succès, sont les produits ordinaires des Capricornes. Tout ce dont un Capricorne a besoin, c'est de se consacrer sans réserve aux projets choisis par lui-même. S'ils sont prêts à explorer les dimensions spirituelles de la vie, ils font bien, car leur esprit concentré tend à être intuitif. Jésus-Christ n'est autre que le meilleur exemple du côté spirituel d'un Capricorne.

Contempler le bleu foncé ajoute assez bien de profondeur aux Capricornes. L'association avec les natifs de la Vierge ajoute de la splendeur à leur vie. Le fait de se relier quotidiennement au soleil du matin permet une élévation verticale de leurs énergies. Ils sont généralement attachés à la tradition, mais ils se développent bien s'ils développent une sensibilité envers le Verseau et les énergies d'Uranus. Leur confiance est leur atout puisque leur devise est "Je réussis dans tout ce sur quoi je mets mon esprit".





#### Message de l'Enseignant

La Roue du Temps

La roue du temps est le Maître de la création; personne ne peut échapper aux cadeaux et aux problèmes que le temps envoie à mesure qu'il s'écoule. Il n'y en a qu'Un qui peut aider à surmonter la dimension impitoyable de la roue - Celui qui tient la roue. Méditez sur la personne cosmique qui maintient la roue du temps sur son index droit. Que ce soit la pratique pour l'année 2020.



#### Les Expressions du Seigneur Krishna



Le connaisseur sait que Les trois qualités sont à l'œuvre dans la création Et que cette création est une activité triangulaire. Le sachant, il en est témoin, même pendant qu'il y participe. (3-28)

Piqué par le désir, les ignorants sont pris Dans la toile de la création. Que celui qui sait ne les dérange pas. Ne dérangez pas les simples d'esprit. C'est le dicton. (3-29)



# Le Seigneur *Maitreya*La Communauté de Maitreya Un Vrai Ami

Pour réaliser de grandes actions, la coopération des êtres humains est fondamentale. Les avatars le démontrent. Lorsque le divin est descendu en tant que Rama, il a cherché la coopération des singes pour accomplir la tâche. Lorsque le divin est descendu sous le nom de Krishna, il a cherché la coopération des justes pour accomplir la tâche contre les plus capables. Ne rejetez jamais la coopération qui vous vient de l'environnement. Soyez intelligent et assez patient pour accepter toutes les coopérations qui vous parviennent.

Sachez que ceux qui coopèrent avec vous sont vos amis. Ne soyez pas dans l'illusion que vos amis coopèrent. Un ami qui ne coopère pas n'est pas vraiment un ami. Apprenez à trouver des amis parmi ceux qui coopèrent avec vous. L'autre approche est pleine de difficultés. Encouragez ceux qui coopèrent avec vous. Assurez-vous de leur élévation, ne les négligez jamais.

Il y a un paradoxe dans le monde selon lequel l'homme recherche la coopération des milieux d'où il ne la reçoit pas alors qu'il ignore les quartiers d'où provient la coopération.

Maître Morya

#### Maruvu Maharshi

#### Pratiquez, Ne Prêchez Pas



Nous préférons que vous pratiquiez le Dharma. Prêcher le Dharma n'a aucune valeur. La vraie pratique du Dharma est le véritable enseignement et le sermon. Agissez sur le petit Dharma qui vient à vous et soyez attentif à accomplir votre part de Dharma envers les autres êtres. Lorsque la nature vous fait confiance, elle vous confie de plus grandes possibilités pour accomplir le Dharma. La nature coopère et permet à de nombreux êtres de se réaliser à travers vous. La nature ne fait pas confiance aux personnes indifférentes et aux personnes irresponsables. La nature prend soin de ceux qui se soucient sincèrement des autres.

Les vies des initiés ou des disciples ne sont que des vies qui ont démontré le Dharma en toute simplicité. Ils n'ont jamais cru à la prédication et au fait de faire la publicité du Dharma. Il y a beaucoup de routine faite au nom de la bonne volonté alors que les actes de bonne volonté ne correspondent pas aux affirmations faites. Mieux encore, faites des actes de bonne volonté qui répandraient par eux-mêmes leurs parfum aux alentours. Puisse-t-il n'y avoir ni publicité ni agrandissement de soi au nom de la bonne volonté.

Avez-vous déjà vu un papillon se déplacer joyeusement dans le jardin fleuri? L'existence même du papillon est une beauté et une joie en soi. Chaque personne sensible aimerait que le papillon se pose sur lui. Tel devrait être l'objectif d'un travailleur de bonne volonté. Sa vision, ses actes de bonne volonté et ses mouvements sont d'une grande joie pour les êtres environnants. Même les animaux et les plantes s'orientent vers de tels êtres.

Que la vie soit vécue comme le papillon qui partage et distribue la joie tout autour à travers des actes de bonne volonté.



Maître Kut Humi

Devâpi Maharshi

Shambala 20

Souvenez-vous de Sambala, prosternez-vous devant le Seigneur Sanat Kumara, et foulez le Sentier du Seigneur Maitreya, l'Enseignant du Monde.

En accord avec l'évolution des temps, il faut quitter certaines activités pour embrasser certaines activités nouvelles. Pour avoir de meilleures choses, vous devez libérer ce qui est déjà en main. Cette connaissance est importante. Sinon, vous ne maintenez ni l'activité précédente ni l'activité nouvelle. Tenez toujours autant que vous le pouvez et ne tenez pas plus que ce que vous pouvez.

Lorsque vous souhaitez conserver certaines choses plus précieuses, vous devrez peut-être trouver ce qui peut être abandonné pour l'instant. L'âge du Verseau apporte des valeurs mondiales ainsi qu'un esprit mondial. Vous ne pouvez pas conserver l'esprit mondial tout en ne maintenant que des valeurs locales. Vous devez grandir pour devenir un esprit mondial dans lequel vos valeurs sont également mondiales.

Le problème avec l'humanité est que chaque communauté est coincée avec ses valeurs locales. Ils souhaitent être globaux mais continuent d'imposer les valeurs locales à une plateforme mondiale. La religion mondiale est une prophétie qui est régulièrement massacrée par des hommes de bonne volonté ayant une compréhension moindre. Chaque communauté doit s'élever durant l'âge du Verseau vers la substance qui se détache de ses structures et de ses formes. Dieu lui-même, à l'ère du Verseau, est appelé énergie. Faire l'expérience de l'énergie au-delà de la forme et au-delà du nom, est tout ce qu'est le Verseau. Le réduire en une forme le rend Poisson. Ne laissez pas l'ouvrier de bonne volonté entrer dans le passé. Sambala frappe fort de telles tentatives.



#### Message de Maître E.K.

Joie

Notre chemin est d'expérimenter le divin comme étant le courant qui soustend les événements dans chaque activité et de nous réjouir d'une telle expérience. C'est ce que je veux dire par : «puissions-nous transformer la lumière en termes de joie». Le Yoga du Maître C.V.V.

#### Aphorismes aux Disciples 20



- 58. Grâce à ma prière, vous pouvez causer des ajustements dans le plan mental. Vous pouvez également faire l'effort de guérir l'épilepsie. Visualisez le ciel bleu et transmettez le dans le cerveau du patient, en formant un triangle avec moi. Vous pouvez utiliser ce triangle pour tous les buts de guérison.
- 59. Sachez que vous progressez dans mon yoga si votre conscience s'élève et s'installe dans le centre entre les sourcils. Continuez à observer à l'intérieur durant la prière.
- 60. N'initiez jamais aucune personne, à moins que ce soit une demande sincère. Lorsque quelqu'un vous approche pour être initié, faites le attendre jusqu'à ce qu'il demande encore et encore. Seuls ces êtres sont aptes à recevoir Mon initiation.



**Vidura** 

Enseignements de sagesse

L'action qualitative durant la journée contribue au confort du sommeil nocturne.

L'action qualitative rencontre la providence de la saison des pluies dans la vie.

L'action qualitative durant la maturité contribue au confort dans la vieillesse.

L'action qualitative dans la vie contribue à la vie après la mort d'une façon agréable.

Sagesse pratique

Dieu est Existence Expérimentez l'Existence. La croyance n'est pas nécessaire.

#### Saraswathi

#### Suktam 4 La Capacité D'Assimiler 2



Au travers du son sacré du Verbe, chaque branche de la connaissance devient accessible. La capacité d'assimiler la connaissance devient immesurable. Dans le livre « Astrologie Spirituelle » écrit par Maître E. Krishnamacharya, sous le chapitre du 'Lion', une description à propos de l'importance de travailler avec le son pendant une heure chaque jour, est expliquée. Il est dit : « Les prières doivent être prononcées à haute voix par l'étudiant des trois premiers niveaux afin qu'il puisse fixer son mental sur son propre son et sa vraie signification. La vraie signification des sons dans la prière est Dieu, la forme de Dieu ne s'exprimant que selon la compréhension de l'étudiant. Son véritable son physique est le chien à trois têtes du Lion. La prononciation musicale requière le son comme véhicule, qui est composé de trois échelles principales, avec sept sous échelles chacune. « Les couches (du son) sont au nombre de sept et les bâtons de combustible pour le Purusha sont au nombre de trois fois sept » (Purusha Sukta). A ce niveau, les mantras n'agissent que comme des vibrations sonores. Lorsque l'étudiant accorde progressivement sa voix à la musique, sa voix est élevée depuis le son du Lion inférieur, vers la musique du Cancer et ensuite vers la régulation du Prana en Gémeaux. Alors seulement, il peut émettre la voix du Taureau. La parole de l'homme ordinaire n'a pas d'effet sur les autres, excepté au travers des motifs. Cet état est représenté par le Lion, qui se trouve à 90° du Taureau. Lorsque cette quatrième partie du cercle est couverte par l'étudiant, sur le sentier du processus inversé (le sentier des équinoxes), sa parole n'est plus conditionnée par les motivations. Sa parole est la parole d'amour, qui maitrise et aide à la transformation des semblables.

#### Message de Srî Râmakrishna



Dieu En Tout

Savez-vous ce que je vois ? Je Le vois comme tout.

Les hommes et les autres créatures m'apparaissent seulement comme des formes vides, qui bougent leurs têtes, leurs mains et leurs pieds mais, en leur sein, est le Seigneur Lui-même.

#### Sagesse pratique

La croissance provient de la stabilité. L'Existence est l'état le plus stable. Demeurez en elle et fleurissez.

Maître E.K.

#### Sur la Doctrine Secrète

#### Skandhas



Lorsque nous parlons du corps astral et de la lumière astrale, nous parlons des skandas - les germes de vie sur tous les sept plans de l'être. Ils forment la totalité de l'homme subjectif et objectif. Les skandas sont fortement unis avec les images dans la lumière astrale qui est l'intermédiaire des impressions. Les skandas sont les germes de vie vibrants, connectés avec la forme subjective et objective de l'homme. Ils sont les ancres qui attirent l'égo qui se réincarne. Les germes de la vie, laissés à l'arrière lorsque l'être se désincarne, seront réemballés et constitueront la nouvelle forme ; et leurs qualités décideront de la personnalité de l'égo se réincarnant. La personne revient avec la même qualité avec laquelle elle a quitté le corps, selon les vibrations quelle a sur tous les sept plans ; cela ne s'améliore ni ne se détériore pas durant l'intervalle. Les sept plans sont faits des skandas qui comportent les mêmes vibration, lumière et vitalité qu'avant, que l'âme a laissées lorsqu'elle se désincarnait, pour permettre le voyage de l'âme. Là où l'on sort du voyage, l'on entre à nouveau au même point pour aller de l'avant.

Un changement mental ou un éclair de vérité ou une réalisation d'une certaine dimension peut arriver lorsque la personne est face à la mort. Etant donné que la mort est une crise, l'homme touche certaines réalités étranges qui peuvent le retenir dans son plan mental et émotionnel. Lorsqu'il revient de nouveau, les germes de vie correspondants (skandas) demeurent et le soutiennent. Ils auront un énorme effet sur la vie future. C'est la raison pour laquelle la mort est également considérée comme une opportunité pour progresser, si non comme une initiation. Cet éclair de réalisation peut demeurer comme un rappel, tandis qu'un schéma général de mauvais comportement demeure également, sur lequel il est nécessaire de travailler. L'idée de base du repentir sur le lit de mort est d'instituer certains skandas vibrants en soi pour permettre le progrès. C'est ainsi que la nature aide, même au travers de la mort, pour l'évolution des êtres.

L'effet karmique de la vie passée suit nécessairement et l'homme réincarné prend également les impressions vibratoires qu'il a acquises durant la dernière mort. La nature ne donne rien gratuitement et c'est à l'homme de développer les justes skandas à travers l'effort et même d'entrer dans les skandas de

vibration et de radiation plus élevées, au travers de la juste attitude et action. C'est pourquoi, en Orient, on offre des prières aux formes les plus idéales des sept plans qui constituent les meilleurs skandas possibles. Il y a des hymnes de vénération reliés aux skandas qui devraient permettre la construction des justes vibrations du son, au travers desquelles de meilleurs skandas peuvent être formés en soi-même.

Les skandas sont karmiques et non karmiques également. Ils ont tendance à être karmiques lorsque les actions sont inconscientes ou ignorantes. Lorsque des actions inconscientes prennent place, les élémentaux qui sont produits par les skandas se répandront tout autour, en engendrant la perturbation, et lui reviendront tôt ou tard. Les élémentaux sont simplement les efforts produits par les actes conscients ou inconscients réalisés par les êtres. Tant que le désir constitue le fondement de l'action, l'homme continue de créer des skandas karmiques.

HPB donne un message très fort au travers de l'exemple suivant : « Si vous êtes mal enseignés par moi et que par conséquent vous faites quelque chose d'erroné, vous continuerez et, après ma mort, vous pécherez à travers moi et j'aurai à faire face au karma. » Telle est l'infaillibilité des skandas au travail. Elle dit, « Même Bouddha fit des erreurs. Il appliqua l'enseignement à des personnes qui n'étaient pas prêtes et ceci a produit un impact karmique sur lui. C'est pourquoi l'on ne devrait pas être enthousiaste dans l'enseignement et la guidance des autres. C'est toujours mieux que l'on s'occupe de ses affaires. Les autres peuvent observer et adopter ce qu'ils souhaitent, mais que rien ne soit enseigné et encore moins propagé.



Saturne

Transformation Le Policier

Saturne est une forme de représentation de Yama, le Seigneur de la Réglementation, qui préside au Sud. Saturne est l'une de Ses formes. Yama signifie Pluton. Pluton est une dimension plus grande de Saturne ; c'est pourquoi l'on dit que Saturne est le fils de Yama. Yama est le Seigneur de la Mort qui apparait hideux aux pécheurs, mais agréable aux personnes intègres. Si le Seigneur de la Mort apparait, Il nous semble si terrible parce que nous sommes craintifs de mourir, mais pour ceux qui sont réellement emplis de lumière, à eux, Il apparait comme un bon ami, semblant très brillant, rayonnant et même beau.

La moralité est élaborée par Jupiter et est rendue nécessaire par Saturne. Il nous pliera à être moraux, autrement, il nous donnera un ou deux coups afin que nous devenions moraux. Jupiter nous donne les règles du jeu, et Saturne donne la punition lorsque nous ne suivons pas les règles. Ainsi, nous ressentons la présence du policier davantage que la présence du législateur. Le législateur dit que nous devrions nous déplacer sur le côté droit de la route lorsque nous conduisons notre voiture en Europe, c'est la loi. S'il n'y a pas de policier, nous ne lui obéirons pas ; mais si nous savons que la police est très efficace, nous serons incontestablement sur le côté droit. Autrement, nous aurons tendance à être sur le côté gauche. C'est ainsi que travaille Saturne, comme le policier. Il est sur le côté 'punition' des choses pour nous maintenir sur le côté 'droit' de la vie.

Le travail de Saturne est très lent, très profond et bien ancré. Il nous donne de bonnes leçons dont nous souvenir pour la vie. Son emprise est lente, mais sûre. Il nous contrôle lentement. Les choses de valeur permanente et les plans d'une nature très stable sont gouvernés par Saturne. Il est une planète qui se déplace lentement et fait le tour du zodiaque une fois tous les 30 ans. Durant la première ronde, Il touche tous les points sensibles de l'horoscope et fait acquérir à l'homme l'expérience suffisante.

Le Discipulat

Les Qualités du Mental Sain (Des Lois des Justes Relations)

La Pitié Pour Soi-même

Pour beaucoup advient ce temps difficile dans lequel ils sont enveloppés dans la noirceur du désespoir. Il n'y a plus de désir de vivre, ni de pouvoir de réaliser quoi que ce soit. Il n'y a rien à l'intérieur avec lequel croître vers l'avant, avec lequel faire face au futur - pas de joie, pas d'optimisme et pas d'espoir de réelle amélioration des conditions. Lorsqu'il semble ne pas y avoir de raison à l'existence, lorsqu'il n'y a rien à regarder, lorsque le futur est menaçant, lorsque tout effort passé a été futile, lorsque apparemment abandonné par tous et que rien ne reste que mourir, c'est alors que l'on a besoin du discernement et de peser les choses et de calmement raisonner sur le sujet. Nous devons y entrer, et la vie peut contenir beaucoup si nous lui faisons face comme nous devrions lui faire face. Persévérons jusqu'à la fin du nuage qui enveloppe, allons dans la lumière du soleil. Laissons-nous entrer dans les forces restauratrices de la raison, de la foi et de l'espoir, et attendons les résultats. Eliminons la pitié pour nous-mêmes ; tout ce qui arrive à une personne est le travail de la loi et offre des opportunités. La pitié pour soi-même est une force puissante et qui cause l'illusion. Elle exagère toute condition et dramatise chez une personne, ses propres pensées. Seul l'individu peut gérer sa pitié pour luimême et se libérer lui-même des tempêtes intérieures émotionnelles. Une attitude désinvolte d'indifférence est l'un des chemins les plus rapides par lequel affecter notre libération. Ce n'est pas une attitude désinvolte envers les autres, mais envers les émotions. Elle nous conduit tout au moins, à assumer la souffrance émotionnelle ou les sujets de détresse émotionnelle. Ces réactions sont simplement reconnues, vécues et il ne leur est pas permis de produire aucune limitation.

Un disciple

#### L'Enseignant

#### 62. Ghana Chinmayam La Conscience Condensée



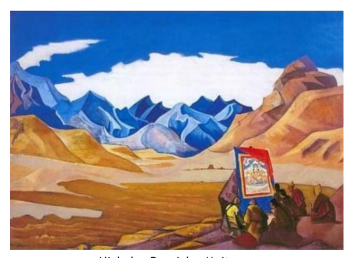
Un Enseignant n'est qu'une conscience dans la forme. 'Ghana Chinmayam' signifie 'la conscience condensée'. En fait, la conscience ne peut être condensée. Même pour condenser Mercure, c'est un processus difficile ; Mercure représente la conscience bouddhique. Mais la conscience pure est bien au-delà de la conscience bouddhique. Les étapes de la conscience bouddhique à la conscience pure sont globalement : la conscience de l'âme, la conscience universelle exprimée au travers de la Personne Cosmique et ensuite, la conscience pure.

La conscience pure est la substance qui est attachée comme un animal, avec l'aide du son, par les Dévas, pour préparer la Personne Cosmigue. Et, de la Personne Cosmique, toutes les autres formes de la création ont émergés avec les états de conscience correspondants. (Référez-vous aux commentaires sur le Purusha Sukta par Maître E.K.). C'est un processus de limitation de la conscience pure illimitée à une forme de la Personne Cosmique. Plus tard, cette Personne cosmique est sacrifiée davantage pour amener les différents êtres et les différentes formes des êtres. En d'autres mots, c'est la modulation de la conscience pure dans des états successifs inférieurs. Tout comme la vapeur est condensée pour devenir de l'eau et l'eau est davantage condensée pour devenir un bloc de glace. Le processus de condensation de la conscience conduit à la création septuple. L'Enseignant également, est une unité condensée de pure conscience, sans impureté ni distorsion en elle. Il est passé par le processus d'élargissement depuis l'être humain jusqu'au Divin, et depuis le Divin pour devenir Cosmique. Il revient de nouveau d'une manière condensée, comme un cristal. Le nom populaire actuellement utilisé sur le globe est Christ. Le Christ représente la conscience cosmique cristallisée ou condensée, considéré comme l'Enseignant du Monde, Il est appelé bien sûr le Seigneur Maitreya en Orient, le Seigneur Christ en Occident, le Seigneur Maitreya Bouddha par les bouddhistes et l'Imam Mahdi par les Islamistes. C'est à la même conscience pure condensée à laquelle se réfèrent différents systèmes de croyances, avec différents noms.

Chaque homme est potentiellement un homme cosmique. Certains des humains qui réalisèrent ceci au travers d'un processus d'élargissement de la conscience reviennent pour aider les humains qui restent. Ceux-ci sont appelés les Enseignants.

Entre l'Homme Cosmique et l'humain, la différence est dans le degré de pureté et le degré de rayonnement de la conscience pure. Si les humains en général représentent les inondations, les Enseignants représentent les eaux pures comme le cristal, les eaux immaculées. Le processus de transformation des eaux boueuses et qui inondent en eaux claires comme du cristal se passe par l'évaporation et la condensation. Toute la pratique du Yoga n'est qu'un processus d'évaporation et de condensation de la conscience humaine par lequel ce qui est indésirable, toutes les impuretés sont éliminées. Après une telle élimination complète, la conscience demeure à l'intérieur et autour du corps, comme un exemple à suivre pour les autres. Pour cette raison, l'on dit que l'Enseignant est une conscience condensée.

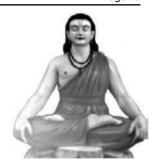
Très tôt le matin, je me souviens des sandales saintes du Maître dans la chambre intérieure de mon cœur.



Nicholas Roerich: Maitreya

#### Kapila

#### Le Nirvana



L'homme transformé n'a pas de situation qui ne soit Dieu. Dans toutes les quatre dimensions, il visualise Dieu / Le Soi / Je Suis, uniquement. La forme, le nom, le lieu et le temps ne l'illusionne pas et ne le conditionne pas. Il n'y a pas d'autre. Même le corps est expérimenté comme Cela ou le Soi. L'unité est acquise en intégralité. Ceci est appelé le Nirvana. L'intensité lumineuse inférieure de la bougie est absorbée par l'intensité lumineuse supérieure de la bougie. Seule l'illumination demeure. De même, la pensée reliée au corps se dissout également en la présence de Dieu.

L'argile est façonnée en un pot. Le pot est compris en deux parties, c.-à-d. le pot et l'argile dans le pot. Le nom 'pot' et la 'forme' du pot sont attribués par nous à l'argile. Ils n'existent pas pour l'argile. De même, le Soi dans la création est considéré comme le Soi et le non Soi. Le non Soi est ce que nous voyons à l'extérieur de la nature qui nous est attribuée. Pour l'argile, il n'y a pas de conscience de nom en tant que 'pot', ou de conscience de forme en tant que la forme du pot. Pour le Soi également, il n'y a pas de conscience de nom ou de conscience de forme. C'est juste la conscience sans sentiment. En tant qu'argile, elle existe avec ou sans le pot. Lorsque le pot est cassé, l'argile demeure. Lorsque le pot est fabriqué, l'argile demeure en tant qu'argile dans le pot. Des deux manières, l'argile demeure en tant qu'argile. Ainsi le Soi est, avec ou sans forme. Tant que l'argile est disponible, le pot est également disponible. Tant que le Soi est, la possibilité de création est là. Le Soi est éternel et, dès lors, la création également est continuellement éternelle, avec ses séries de périodicités. La création est du Soi, à partir du Soi et est maintenue par le Soi. Dès lors, seul le Soi est constant, immuable, stable et fixe. Toutes ses transformations sont transitoires.



#### Les Feuilles de l'Ashram

L'Arrière-Plan

Chaque cercle a un centre.
Chaque centre est un cercle
pour le centre à l'intérieur.
Même le centre le plus intérieur est
Sur l'arrière-plan.

Sagesse pratique

Rechercher Dieu est l'Ignorance. Voir Dieu est la Sagesse..

#### Le Seigneur Dâttatreya

#### Maha Mantra 2



Le son donné par un Sat Guru à un disciple forme le lien entre le Guru et le disciple. Ce ne doit pas nécessairement être DRAM. En fonction du besoin et de l'état de conscience de l'étudiant, le Sat Guru initie l'étudiant dans un son. Lorsque le son est prononcé selon les règles données, la présence de l'Enseignant se manifeste. La présence de l'Enseignant est comme la présence de la levure qui transforme le lait en yogourt. Le catalyseur dans un processus chimique engendre la chimie par sa simple présence. Cela ne se produit pas au travers de la chimie. Ainsi de même, la seule présence de l'Enseignant engendre la chimie nécessaire dans le système d'énergie de l'étudiant et le transforme. La présence influence mais ne s'implique pas. Telle est la beauté de travail de l'Enseignant en l'étudiant.

Normalement, le goût du mantra est expérimenté en un cycle de 12 ans, lorsqu'il est pratiqué selon les règles. L'étudiant ne peut pas choisir le mantra auprès de l'Enseignant. Lorsque le temps est approprié, l'Enseignant lui-même donne le mantra requis. Le mantra ne peut pas être demandé, mais peut être reçu par la juste approche envers la vie. L'Enseignant également ne peut être trouvé par la recherche extérieure, Il est attiré vers celui qui se conduit dans la vie avec l'orientation juste.

Le mantra donné devrait être pratiqué secrètement et il ne devrait pas y avoir un iota de publicité en rapport à celui-ci. La récitation continue dans le silence, avec la pureté de vie intérieure et extérieure, devraient permettre l'accomplissement du mantra. Si l'on sculpte sa vie d'une telle manière que l'on ne cherche pas de bénéfices matériels des autres, mais au contraire que l'on étende de tels bénéfices vers les autres ; l'on serait capable, progressivement, de sortir de son karma d'obligations relié au monde et cela permettrait que l'on réalise le mantra plus rapidement.

Le Feu



## Explications détaillées 5 V. Offrandes aux Dévas Planétaires

OM NAVAGRAHEBHYA SWÂHÂ NAVAGRAHEBHYA IDAM NA MAMA Offrande aux Dévas planétaires.

OM ADITYAYA SWÂHÂ. ADITYAYA IDAM NA MAMA
Offrande au Seigneur Aditya, le Seigneur Cosmique du SOLEIL.

ADITYA est le Centre du Soleil Cosmique. Il se manifeste également en tant que Centre Solaire. Il est l'essence de la Lumière dans tous les plans d'Existence. Il existe en nous dans le Sahasrara en tant qu'Aditya, dans l'Ajna en tant que Savitru, dans le Cœur en tant que Surya, le Soleil. Il est le principe de la conscience et de la vie, l'Ame.

OM SOMAYA SWÂHÂ. SOMAYA IDAM NA MAMA Offrande au Seigneur Cosmique de la Réflexion Soma, le Seigneur de la LUNE.

SOMA est le principe de réflexion dans la Création. Il est le Croissant de Lune sur la tête de Shiva, le Dieu Absolu. Il engendre la réflexion de la Lumière Absolue. La Création toute entière est la réflexion successive de la Lumière dans l'ordre involutionnaire, dans tous les plans. Il est le Principe Cosmique de la Lune. Il se reflète à travers Neptune dans le plan solaire et à travers la Lune et Vénus dans le plan planétaire. Il fonctionne en nous comme le principe mental à tous les niveaux. Le Plexus solaire est son Centre en nous.

#### Rudra

Le Seigneur de la Volonté et de la Vibration Cosmiques

Quelques Dimensions de Rudra 13 Oshadhi Pati



'Oshadhi' signifie 'herbes de guérison'. 'Pati' signifie 'Maître'. Rudra est le Maître des herbes de guérison. Il réside dans les herbes en tant que pouvoir de guérison. Une herbe est donc distinguée des autres plantes par la présence de Rudra en elle.

Sanat Kumara



Etre Témoin

Connaissez la clé du fait d'être témoins. Être témoins vous permet d'être distants de ce qui est observé. On ne peut être témoin de ce qui est une partie de soi. Si une chose est gardée trop proche de votre nez, vous ne pouvez pas bien la voir. Si elle est maintenue à une distance de 10 à 15 cm de votre nez, vous pouvez mieux la voir, mieux qu'avant. Être témoins demande de prendre de la distance par rapport à ce qui doit être observé. De nouveau, l'on ne peut être témoin si l'on est trop loin. Dans le yoga, ce principe est mis en valeur pour accomplir ce qui doit être accompli au travers du yoga. Souvenez vous que l'autre nom pour le fait d'être témoin est 'l'observation'. « Soyez un observateur, soyez un témoin », disent les saints du yoga.

Lorsque vous êtes dans une situation, apprenez à être un observateur de la situation, davantage que d'être un participant. L'état d'un participant est l'implication. L'état d'un observateur est la non implication. Etre un témoin ou un observateur est être une audience. Lorsque le jeu est en cours, l'audience observe bien le jeu. Lorsque le film est en cours, l'audience observe le film. Le jeu ou le film, dans ce contexte, est la propre vie de chacun. Observer sa propre vie, être le témoin de sa propre vie est une faculté que l'on doit développer. Chacun est sans aucun doute un joueur de son ou sa propre vie. Mais, au travers de la pratique, l'on peut développer un observateur en soi-même. Cela signifie qu'une partie de soi-même demeure un observateur, tandis que l'autre partie est un joueur. Ceci est une étape très important pour les aspirants qui voudraient marcher sur le sentier du discipulat.



De la Plume de l'Enseignant Questions et Réponses

> Travaillez Pour L'Union, Non Pour La Division

Question: Cher Maître, globalement il y a une tendance vers le régionalisme au lieu de la globalisation. Est-ce une étape rétrograde pour l'humanité?

Réponse: Cher Frère, les intentions d'isolationnisme indiquent l'incapacité de penser en des termes plus larges. Lorsque nous ne pouvons pas penser en termes plus larges, nous rétrécissons et nous diminuons également l'activité. La globalisation était une pensée de la Hiérarchie. La Hiérarchie travaille toujours pour l'unification et non pour la division. La Hiérarchie a aspiré à l'unification de l'Allemagne. Elle a également aspiré à l'unification de l'Europe, ce qui est encore en processus. Depuis le point de vue hiérarchique, la sortie de la Grande-Bretagne de l'Union Européenne est une étape rétrograde. Le rétrécissement similaire a lieu dans des pays comme les Etats-Unis, l'Espagne, aussi bien qu'en Inde. Aux Etats-Unis, il y a la demande des électeurs pour l'Australie blanche, l'Amérique pour les américains, l'impérialisme britannique et ainsi de suite. Même en Inde, la pensée se rétrécit d'être national vers être régional. Chaque effort d'unification est contrecarré par l'ancienne habitude de séparation et de division. Nous, en tant que travailleurs de bonne volonté, devrions toujours travailler pour l'union et non pour la division, même au niveau familial. Nous ne pouvons pas travailler pour diviser. Nous devrions travailler pour unir, nous accrocher à l'esprit que cela génère et à la propre force à travers le temps. C'est, en effet, un travail de bonne volonté au niveau planétaire, de penser à l'unité, mais non à la division. Même en Espagne, de telles tendances prévalent, comme entre le Pays basque, la Catalogne et le centre de l'Espagne.

#### La Sagesse des Nakshatras

Etoile 9: Aslesha



Aslesha, la 9e étoile du zodiaque, est une étoile reliée à l'énergie de Naga, le serpent. Elle est également connue comme l'Hydre ou le Cancer. La planète qui dirige cette constellation est Mercure. Le raisonnement intellectuel est sa force, bien que parfois, ils ont des émotions confuses et des insécurités inhérentes. Le symbole de cette constellation est un serpent lové. C'est un

Nakshatra tranchant qui affecte l'environnement proche. Dans l'environnement non familier, il demeure en retrait comme un chat. Dans des conditions familières, ils sont de bons chefs et gestionnaires. Etant donné que la constellation tombe dans le signe du Cancer, la Lune a également un grand

impact sur les Asleshans. Lakshmana, le jeune frère du Seigneur Sri Rama, et également le Mahatma Gandhi, appartenaient à cette constellation. Dans les Puranas hindous, la constellation n'est autre que la réflexion du serpent lové du temps sur lequel le Seigneur (Vishnu) se repose.

Celle-ci étant une constellation serpentine, ils sont

secrets, ont une forte volonté, attendent pour se battre efficacement avec une combinaison d'émotion et de raisonnement intellectuel. Leurs émotions dominent parfois leurs raisonnements intellectuels et affectent les environnements proches.

Les natifs d'Aslesha sont enclins aux crises de colère et ils se déplacent comme des nomades dans la poursuite de la vie. Ils aiment les connexions intimes et se tiennent à l'écart des situations non familières. Leur nature serpentine a l'avantage d'être capable d'acquérir la sagesse et de s'associer avec des personnes sages, tout comme Lakshmana, en association avec Rama et

Hanuman, démontra une grande sagesse. Le menton et les ongles, dans le corps humain, sont dirigés par cette constellation.

Comme le serpent qui se déplace sur le torse, ils peuvent être très orientés vers la terre et peuvent même être très décevants. Mais, parmi les serpents, il y a également de nombreux serpents divins qui peuvent démontrer une grande sagesse et des pouvoirs de guérison surnaturels. Ils ont la capacité de transcender. Nagarjuna est un exemple remarquable d'Aslesha, dont la sagesse et les pouvoirs de guérison surpassèrent ceux de tous les philosophes contemporains.

Mercure étant le régent, le nombre chance de cette constellation est le 5. Le nombre 9 convient aussi à cette constellation étant donné qu'elle est la 9e constellation.

Les natifs d'Aslesha ont beaucoup de responsabilité dans la vie. Ils veulent être responsables et ne sont pas connus pour être des démissionnaires. Ils sont très protecteurs de leurs parents et amis.

Les natifs de cette constellation feraient bien de vénérer toute déité qui est en association avec un serpent. Par exemple, le Seigneur Vishnu se reposant sur un serpent lové, le Seigneur Krishna qui porte le serpent comme un collier, comme des bracelets et comme des ornements sur les épaules, comme Kumara associé avec un paon et un serpent ou le Dieu serpent Lui-même comme Le vénèrent les mexicains.

Aslesha est considérée être une étoile accrocheuse. Elle s'accroche à son environnement, c'est-à-dire aux membres de la famille, les parents et les amis proches. Avec leur énergie, ils entrelacent la famille. Avec son réconfort, tous les membres de la famille sont dans son cercle. Les membres de la famille ont une expérience duelle avec les natifs d'Aslesha. Ils se sentent limités et possédés tandis qu'ils expérimentent également l'attachement émotionnel et l'amour et les bénédictions correspondants. Il est difficile pour les Asleshans de se libérer de leurs attachements.

Avec le régent du signe du Cancer, qui est la Lune, dans lequel la constellation d'Aslesha se trouve, et avec comme Mercure comme régent d'Aslesha, les natifs de cette constellation sont de nature curieuse. Ils veulent connaître les choses autour d'eux et, parmi les choses connues, ils essaient de découvrir l'aspect plus profond des événements. Ils ont une très bonne capacité à s'ajuster dans un environnement donné.

Il est bien connu que les serpents vivent dans les régions souterraines.

S'occuper des produits souterrains est très propice pour les natifs d'Aslesha, tels que les mines, l'exploration du pétrole et du gaz, la gestion des eaux souterraines, etc.

Une caractéristique remarquable d'Aslesha est 'tapas' (l'ascèse). La mortification du corps, l'ascèse, la méditation rigoureuse et les austérités religieuses sont plus faciles à pratiquer pour les natifs d'Aslesha, comparé aux autres étoiles. Celles-ci ne sont que les qualités des Nagas, les serpents divins. Même les Dieux vénèrent Aslesha, le serpent divin, pour faire fuir les démons. Les anciennes civilisations, sans exception, vénéraient les serpents, spécialement durant le mois du Scorpion, pour acquérir la faveur du pouvoir du serpent et pour vaincre le côté plus sombre de leurs êtres. Bien que puissant, Aslesha est orienté vers le Dharma ou orienté vers la Loi. Leur motivation première est de suivre la Loi de la Nature et non de se rebeller contre la Loi.

Naga-Champa est l'arbre de cette constellation. Les fleurs de cet arbre sont offertes au Seigneur Shiva pour l'accomplissement de la vénération. Il y a un arbre spécial appelé l'arbre Nagalinga (l'arbre balle de canon) qui donne les fleurs de Nagalinga. L'on n'oublie pas de se souvenir des serpents lorsqu'ils cherchent un tas de cet arbre et également ses fleurs. L'oiseau qui est relié à cette constellation est un petit moineau bleu.



Les natifs d'Aslesha sont des combattants formidables ; ils continuent de se battre pour leur cause jusqu'à ce qu'ils la conquièrent. Ils sont généralement des personnes couronnées de succès. Le principe planétaire de Saturne est amical avec Aslesha pour la simple raison qu'Aslesha est respectueux de la Loi et que Saturne est le régulateur de la Loi. L'énergie planétaire de Mars n'est pas en bons termes avec Aslesha, lorsqu'il mène aux arguments et aux combats. Jupiter, une planète bienveillante, demeure une bonne amie pour Aslesha, dont le régent est Mercure. Les Nœuds Nord et Sud sont acceptables pour Aslesha et vice versa.

Certaines des forces des Asleshans sont qu'ils sont indépendants, intelligents, qu'ils savent argumenter, qu'ils sont versatiles, vifs, philosophiques, qu'ils ont de multiples talents, qu'ils sont passionnés, disciplinés. Les faiblesses sont la nervosité, l'instabilité, le fait d'avoir des humeurs, d'être dénué de tact, de décevoir, d'être secret, impoli, possessif et suspicieux.

#### Uranus

#### L'Alchimiste De L'Age

#### La Conscience De Groupe



Souvenez-vous que la mesure du discipulat est dans son utilité pour la vie environnante. Quelle est la qualité de notre relation de groupe ? A moins que l'on sacrifie son propre égo, l'on ne peut avoir la juste relation avec le groupe. Et il n'est pas si facile de sacrifier sa propre personnalité ou son propre égo, en un jour. Cela demande une discipline que l'on s'impose à soi-même. Les intérêts du groupe sont plus importants que nos propres intérêts. Les besoins du groupe sont une priorité par rapport aux besoins individuels. Notre propre progrès est secondaire par rapport au progrès du groupe. Le groupe devrait être mis en première place et l'on devrait se tenir en seconde place par rapport au groupe. Le principe du groupe commence avec le groupe familial et ensuite, avec les autres groupes. Si nous oublions de développer la juste relation avec ceux qui sont autour de nous, cela signifie que nous ne faisons pas beaucoup de progrès.

L'âge du Verseau, qui met l'accent sur la conscience de groupe, peut nous donner le vécu de la juste relation heureuse, seulement si nous nous préoccupons des besoins de la vie qui nous entoure et si nous nous sentons responsables et respectueux de cette vie. La croissance individuelle devrait être subordonnée au bien-être du groupe. L'on devrait essayer de s'équiper soi-même de plus en plus, de telle manière que l'on soit capable de servir un plus grand nombre, dans une plus grande mesure.



Maître EK

Vishnu Purana Chapitre XXVI

Les Lokas 2

#### Maha Loka

Au-delà de l'orbite de Dhruva, vous trouverez Maha Loka, où les êtres vivants vivent tout au long d'un Kalpa entier. Ce Loka s'étend au travers d'un 'crore' de maillons (un 'crore' est égal à dix millions), où les êtres vivent tout au long d'un Kalpa.

#### Jana Loka

Deux 'crores' de maillons au-delà de cela, vous trouverez Jana Loka, habité par les Fils de Brahma, le Créateur. Ils sont appelés Sanaka, Sanandana, Sanat Kumara et Sanat Sujatha.

#### Tapa Loka

A quatre fois cette distance plus loin, vous trouverez Tapa Loka où les Dévas existent et brillent sans chaleur.

#### Satya Loka

A sept fois cette distance au-delà de Tapa Loka, il y a Satya Loka, le Plan de la Vérité. Les êtres de ce Loka ne meurent pas une seconde fois. Cela signifie qu'ils ont une seule manifestation et un seul retrait durant la respiration d'une unité de création.

Tout ce que vous voyez, percevez, ressentez, pensez et imaginez à propos de cette Terre est uniquement un quart de ce qui est. J'ai beaucoup décrit à propos de cela auparavant.

#### Bhuva Loka

Le second plan au dessus et au-delà de cette Terre est appelé Bhuva Loka.

#### Swa Loka

La région au-delà de ce plan et jusqu'à la région du centre de rotation est appelée la seconde division principale. Elle est appelée Swa Loka. Celles-ci sont les trois divisions principales, en parlant de façon géocentrique. Elles sont Bhu Loka, Bhuva Loka et Swa Loka.

Jana Loka, Tapa Loka et Satya Loka sont les trois mondes au-delà de ces trois premiers. Ils sont appelés les plans créés, tandis que les trois plans inférieurs ne sont pas créés. Cela signifie que les trois plans supérieurs sont créateurs par nature, et que les trois plans inférieurs ne sont pas créateurs ou constructeurs. Il peut être expliqué davantage que les Plans Créateurs existent dans le Plan du Concept au-delà de la forme. Les trois Plans inférieurs sont subordonnés aux formes. La région entre les Plans Créateurs et non Créateurs est appelée Maha Loka. A la fin d'un Kalpa, elle entre en dissolution totale. Ce sont les sept mondes que j'ai décrits.

#### Les Couches de L'œuf de Brahma

Similairement, il y a sept anti mondes ou régions souterraines correspondant à ces mondes au-dessus. Ces deux séries de sept plans sont magnifiquement incluses dans l'Œuf de Brahma. L'Œuf entier est une unité qui s'étend au dessus, en dessous et sur les côtés, avec le Soleil comme centre. Il peut être comparé à une pomme de pin avec ses semences comme les différents Lokas. Cet Œuf contient 10 couches appelées les couches de l'eau. Ces couches se répandent tout autour de cet Œuf. Autour de ces couches, il y a la couche du Feu. Autour de la couche du Feu. Autour de la couche de l'Air. Autour de la couche de l'Air, il y a la couche de l'Espace, la Toute Brillance. L'Espace existe comme l'origine de toutes les Existences. Chaque couche décrite ci-dessus est composée de 10 sous-couches.

#### Mahat

Toutes ces couches sont entourées par Mahat, le Globe du Mental de l'Espace.



Paracelse Santé et Guérison

La Qualité De La Vie Par Rapport A La Maladie

L'enseignement de la sagesse pose fréquemment une question de savoir à quoi cela sert-il si l'homme retourne à sa vie précédente après sa convalescence ? Cela n'a aucun sens du point de vue de la sagesse si l'homme ne change pas sa façon de vivre après avoir été guéri d'une maladie sérieuse. La vie doit être mieux organisée après chaque rétablissement d'une maladie profonde. Elle doit être rendue plus saine. La vie doit s'améliorer qualitativement après chaque rétablissement.

Chaque maladie profonde est un message qui demande une vie un peu plus qualitative. Faites attention à la qualité de vie ; il n'est pas suffisant de faire uniquement attention à la qualité de la nourriture. Il doit être connu que la guérison est pour la personne, mais non pour son corps.

Il est courant de penser que les maladies comme le cancer, l'arthrite, le diabète et ainsi de suite, sont héréditaires. Bien qu'il y ait une certaine vérité en ceci, la protection peut être donnée et la prévention peut être assurée en donnant la juste discipline aux enfants dès leur enfance.

Qualité, qualité, qualité! Est le cri des sages. Il demeure jusqu'aujourd'hui un cri dans le désert. Il est temps que l'humanité arrête de parler et commence à travailler sur la qualité de vie. Il ne suffit pas que l'homme sache, mais il est impératif qu'il agisse.

« Le cancer est un fléau de l'humanité et il se répand inévitablement. Les mesures principales contre le cancer sont des mesures préventives. Ceux qui ne mangent pas de viande, qui ne boivent pas d'alcool, de vin, qui ne prennent pas de tabac, de narcotique, etc., et qui gardent leur énergie psychique pure, ceux qui nettoient l'estomac une fois à chaque saison avec de l'eau, du lait, des jus de fruits, n'ont pas besoin de penser au cancer », dit un ancien Maître de Sagesse. Cette vérité mériterait d'être expérimentée.

Ceci est une mesure qui devrait être adoptée par tous les guérisseurs et les praticiens de la santé vis-à-vis de leurs patients.

Dr. K. Parvathi Kumar

Extrait de « Paracelsus -Health and Healing » (« Paracelse - Santé et

Guérison ») Site Web: www.paracelsus-center.ch

## Dimensions de la Sagesse Ancienne

#### Dr. K. Parvathi Kumar

# Enseignement à la Vie de Groupe, Partie 9 Juin 2018, Billerbeck, Allemagne

Lorsque cela fait partie du plan que l'homme doive satisfaire les autres - satisfaire dans le sens de combler les besoins des autres. - L'homme se manifeste périodiquement pour élever les semblables et par là, est digne de son existence sur la planète. Ceci est la raison principale pour l'homme de se relier au monde objectif selon le plan de travail originel. C'est appelé 'Yagna', un sacrifice qui comble les minéraux, les plantes, les animaux et les humains. Tous les êtres sont considérés comme des semblables et non seulement les humains.

Les Ecritures disent que l'homme descend périodiquement dans la matière et, avec chaque respiration, il devrait élever ses semblables et, par là, élever les types d'égos qui existent dans la forme d'atomes du règne inférieur, dans les tissus de son véhicule. Le processus du Pranayama, lorsqu'il est bien compris, avec l'air de l'intuition et la grâce du Guru, permettra une expression personnelle dans le monde extérieur.

Chaque fois que nous inspirons, nous inspirons l'Homme Cosmique en nous, et également là où l'Homme Cosmique exprime les contours reliés à Lui en tant que notre image. Avec l'aide de cette inspiration, il y a l'entrée de l'Homme Cosmique dans la personne individuelle. Et nous sommes supposés exprimer la Balance dans le travail du Plan Cosmique en tant qu'un médium. L'homme est le médium qui peut amener le plan sur Terre en servant tout ce qui l'entoure. Et, à chaque expiration, l'homme retourne à la Personne Cosmique.

Ainsi, depuis la Personne Cosmique, l'homme émerge et s'installe sur le diaphragme, et réalise le travail avec l'aide du corps qui est de nature triple. Il a le mental, les sens et le corps en tant qu'équipement. L'équipement est utilisé pour réaliser les devoirs dans le monde extérieur. C'est ainsi que l'inspiration permet l'incarnation du Divin en l'homme. L'expiration permet que l'homme qui est descendu, retourne et rejoigne à nouveau l'Homme Cosmique.

C'est ainsi qu'il y a une descente et une ascension. La Personne Cosmique qui inspire correspond à l'inspiration. Chaque fois que nous inspirons, nous inspirons uniquement dans la Personne Cosmique. Chaque fois que nous expirons, nous essayons de rejoindre la Personne Cosmique.



L'Œuf de Brahma

Ce texte n'a pas été relu par l'auteur et peut contenir certaines erreurs.

## Histoire pour les Jeunes

#### Sur le Service

Lorsque la vie est emplie de choses non essentielles, on ne trouve pas de temps pour Servir.

#### 9. Les Bassins De Lotus

Il était le seul fils du dirigeant local. Il disait lui-même de son enfance : « J'étais gâté, extrêmement gâté. La maison de mon père avait un bassin de lotus construit pour moi : à un endroit, des fleurs de lotus bleues, à un endroit, des fleurs de lotus rouges ; et ceci uniquement pour moi. Je n'utilisais aucun autre onguent que ceux de Bénarès. De Bénarès venaient les tissus de mon couvre-chef, de ma veste, de mon sousvêtement, de mon manteau. Le jour et la nuit, une ombrelle blanche était tenue au dessus de moi afin que je ne doive pas me soucier du froid, de la chaleur, de la poussière, des feuilles ou de la rosée. » A l'âge de 16 ans, il fut marié et profita des plaisirs de la vie de couple.

Il avait l'habitude de regarder de près. Les fleurs de lotus se fermaient et s'ouvraient, fleurissaient et fanaient. Son père et les personnes autour de lui vieillirent comme il le fit lui-même. Des enfants naquirent de lui et grandirent. Les personnes autour de lui tombaient malades et mouraient, comme sa mère à sa naissance. Les joies de la vie connaissaient une erreur. Il disait : « Je fais des efforts pour connaitre ce qui est sujet à la loi de la naissance, de la prise de l'âge, de la maladie et de la mort, des soucis et des erreurs. Alors j'ai pensé : « Pourquoi dois-je m'enquérir de ce qui est sujet à cette loi ? Ne devrais-je pas plutôt m'enquérir de ce qui n'est pas sujet à cette loi, pour la paix la plus élevée, parce que j'en reconnais le désavantage ? »

Selon son propre témoignage, il était encore jeune (« dans la première force de l'âge »), lorsqu'il quitta sa maison et rejoignit des ascètes vagabonds. Ceuxci recherchaient la paix en supprimant l'effort du corps pour la joie et en renonçant à la nourriture et à tous les conforts. Gautama étudia leurs enseignements et leurs méthodes et fit de même. Il épuisa son corps jusqu'à ce qu'il fut aussi émacié qu'un squelette. Il ne se sentit pas plus proche de son but par ces agonies. Il décida de manger de nouveau et chercha une autre façon d'atteindre son but. Il se rappela son enfance : « Lorsque mon père ... était occupé, j'étais assis dans l'ombre fraiche d'un arbre jambu, loin des

désirs, loin des choses malsaines, j'ai réalisé la première plongée en profondeur, consistant en joie et en bonheur... Comme résultat de ce souvenir, je savais : « Ceci est réellement la voie de l'éveil. »

Il trouva la voie : le corps ne devait pas être supprimé, mais les pensées devaient être libérées des attraits et des répulsions, de tous les attachements à ce qui était transitoire. Gautama Bouddha enseigna aux personnes à s'élever dans le pays intérieur de paix et dans les bassins de lotus impérissables, en observant leur respiration.

Histoires et résumés d'après Volker Zotz : Bouddha - avec des témoignages personnels et des documents iconographiques. Hambourg 1991.



Padmapani: Bouddha avec une fleur de lotus (Ajanta).

# Fenêtre pour le Service Mondial Nouvelles et Activités (Apports bienvenus)

## **Argentine**

Nom du Groupe: Groupe Littoral

Contact: Indiana Spada E-mail: yayisantafe@yahoo.com.ar Adresse: Francia 2442, 3000 Santa Fe (Santa Fe) Argentine

Téléphone: +54 3424607123, +54 3424354330 (espagnol), +54 3424565213,

+54 3424651120 (anglais)

Site Web: http://www.casadelapaxcultura.com.ar

#### Activités - Partie 3

Activités de l'Association Casa De La Pax Cultura :

https://casadelapaxcultura.com.ar/.

Nous sommes une association civile sans but lucratif. Notre inspiration: Travailler pour poser les fondations d'une Culture de la Paix. Nous commençons par nous-mêmes, nous continuons avec nos liens, nos communautés, nos villes, nos provinces, notre pays, l'Amérique, la planète toute entière.

#### Comment le faisons-nous?

- La diffusion de la Bannière de la Paix.
- La diffusion le 21 Septembre, du Jour International de la Paix.
- La diffusion de moyens pacifiques pour la résolution des conflits.

Quelles activités avons-nous menées dans ce but ? Mentionnons celles de l'année passée.

- Le cours de médiation en communauté dans la ville de Santa Fée pour 130 personnes, par accord avec le Bureau du Médiateur de la Province de Santa Fée. Celui-ci fut développé en 10 classes de 4 heures chacune, d'Avril à Juin 2018, visant les personnes qui vivent ou travaillent dans les quartiers vulnérables de la Ville de Santa Fée et qui était complètement gratuit. Les enseignants ne reçurent aucun paiement pour leur travail.
- Le cours de médiation en communauté dans la ville de Reconquista, par accord avec la Défense du Peuple de la Pcia. de Santa Fée et le Ministère Publique de l'Accusation de Reconquista. Cela ciblait les personnes qui

travaillent dans le domaine de la Justice et les tâches pour la communauté. Les personnes de la ville de Reconquista et des environs ont participé : Las Tosca, Malabrigo, Calchaqui, Berna, Vera, Romang, Avellaneda, 150 au total. En 10 classes de 4 heures chacune, cela fut développé durant 5 jours intenses. C'était gratuit pour les participants.

- « Des cours d'éducation dans l'approche constructive des conflits et la construction de la coexistence » en accord avec le Ministère de la Sécurité de la Province de Santé Fée, à travers le programme « Links » (Liens). Il y avait trois cours dictés simultanément par des enseignants de la ville de Rosario, dans le district Nord-Ouest de Rosario, à Casilda et à Roldan. Cela ciblait les personnes qui vivent et travaillent dans des endroits vulnérables.
- La célébration du 15 Avril, le jour de la signature du Pacte de Roerich, à l'emplacement de la Paix, dans la ville de Santa Fée.
- L'inauguration des Missions du Nord, à Ruiz de Montoya, Province des Missions.
- La réouverture de Nodo Recreo, dans la ville de Recreo, Province de Santa Fée.
- L'inauguration de Pavon Node, dans la ville de Pavon, Province de Santa Fée.
- L'inauguration de Nodo Rosario, dans la ville de Rosario, Province de Santa Fée.
- La participation au Troisième Conclave du Groupe du Littoral, au mois de Mars.
- La présentation et l'offrande du Drapeau de la Paix, à l'école technique « Nicolas Avellaneda ».
- La présentation et l'offrande du Drapeau de la Paix, à l'école « Simon de Iriondo », dans la ville de Alto Verde, et célébration du 21 Septembre à la Place de la Paix, en face de l'école susmentionnée, avec la participation des étudiants, des enseignants, des parents et du voisinage.
- La participation à la plantation d'arbres, sponsorisée par les Défenseurs du Peuple de la Province de Santa Fée, dans le Parc Fédéral, dans l'endroit adjacent à la Redonda, dans la ville de Santé Fée. Nous avons contribué avec 3 spécimens d'eucalyptus médicinal.
- La participation à la conférence du Congrès International de la médiation, qui s'est tenu à Rosario.

- La conférence et l'offrande de la Bannière de la Paix à la Fraternité du Groupe de la Joie.
- La présentation de la Bannière de la Paix au Groupe Renacer (constitué de mères et de pères qui ont perdu des fils ou des filles), à Santa Fée, Esperanza et Huerta Grande, Province de Cordoba.
- Demande à la municipalité, au travers du conseiller Basile, de la restauration de la Placette de la Paix de la ville de Santé Fée.
- La participation active dans le rejet du projet d'amendement de la Loi de la Médiation, dans la Province de Santé Fée.
- La participation et la présentation de la Bannière de la Paix, au Congrès International de Biosalud.
- La participation à la VIII édition de FOS.
- Le soutien à la proposition AIS de déclarer 2019 « Année de la Paix, travail avec la terre », sous la forme d'une proposition qui recouvre 5 années de travail pour la paix et la participation aux activités qui sont organisées dans ce but.
- La participation au travers de l'invitation du Ministère de l'Education dans le Réseau contre le Harcèlement, qui vise au développement de ce thème dans les écoles.
- La participation au Congrès de la Fondation pour le Développement de la Nouvelle Pensée, qui s'est tenu à La Havane, à Cuba, en Décembre 2018.
- La participation en Octobre 2018, au Premier Forum Régional d'Argentine, au Forum « L'Esprit de l'Humanité », initié à Reykjavik, en Islande en 2012.



# L'Image du Mois du Capricorne Capricorne - Le Mont De L'Initiation



Le fondement pour la réception de l'étoile brillante à cinq branches est un mental pur. C'est cette étoile à cinq branches qui descend dans un mental pur. Ceci est appelé le Dragon Blanc. Le Dragon Blanc est en vérité un Dragon Bleu. Le Blanc, dans sa grande profondeur est Bleu.

Pour amener ce Dragon Blanc davantage efficacement en nous, le mois du Capricorne nous aide. Il est recommandé que nous prenions la posture d'une étoile à cinq branches, en faisant face à l'Est, durant les heures de l'aube, afin que nous soyons capables d'invoquer le Dragon Blanc en nous. Cette posture, dans le mois du Capricorne, durant les heures de l'aube, permet que la Robe Blanche descende davantage en nous. Comprenez que le Dragon Blanc n'est rien d'autre que la Robe Blanche qui descend en nous. C'est la raison pour laquelle cet exercice est recommandé.

K. Parvathi Kumar, extrait d'un exposé sur le Capricorne, en Janvier 1991.

#### Revue des Livres

## Leçons sur le Purusha Suktam (Lessons on Purusha Sooktam)

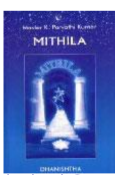


Le Purusha Sooktam est un hymne des Rig Veda qui est offert à la Personne Cosmique comme sukta de vénération. Les Védas reconnaissent l'Homme Cosmique qui a été préparé et fixé (crucifié) dans le Mahat par les Dévas et l'univers entier est visualisé en lui. On décrit la personne Cosmique comme ayant quatre mains qui représentent la création quadruple. Plus tard, lorsque la création a progressée, la forme humaine fut aussi préparée à l'image et à la ressemblance de la Personne Cosmique.

Maître E.K. a chanté régulièrement le Purusha Sookta pendant des décennies et a transmis ce Sukta à ses disciples. Il donna l'instruction à ses disciples de chanter régulièrement le Purusha Sookta quotidiennement.

Ekkirala Krishnamacharya: Lessons on Purusha Sooktam. Info: Kulapathi Book Trust, kulapathibooktrust@gmail.com

### Mithila



L'homme du 21ème siècle a perdu sa direction, il est incapable de diriger les âmes qui s'incarnent, à savoir les enfants. Le livre « Mithila » offre un soutien aux personnes qui souhaitent sauver les enfants des mauvaises influences de notre société.

« Mithila » est le nom d'une des écoles de Sagesse les plus anciennes. Ce livre contient une sagesse systématisée pour trouver un alignement qui permet la réalisation de soi. Il est destiné à tous les enfants qui

cherchent le Royaume de Dieu sur Terre. Il offre un syllabus complet de l'Ecole du Nouvel Age à l'intention des enseignants et des parents pour éduquer les plus jeunes.

K. Parvathi Kumar: Mithila

Info: The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org
PDF: The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org
PDF: https://worldteachertrust.org/\_media/pdf/en/mithila.pdf

## Dates Janvier / Février 2020 astrologiquement importantes

| 01.        |       |                                                                                                    |                                                           |  |
|------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--|
|            | 15:54 | $\odot \rightarrow \infty$ / Soleil entre dans le Verseau                                          |                                                           |  |
| )          |       | ⊙ en <b>≈</b> – Chaque dimanche ( <b>26.01., 02.02., 09.02.,16.02</b> ):                           |                                                           |  |
|            |       | Invocation de l'énergie du Verseau par le Maître CVV                                               |                                                           |  |
| 01.        | 21:48 | Début de la phase de nouvelle lune                                                                 | O 03°18′ ≈ / D 21°18′ ⅓                                   |  |
| +          |       | Nouvelle lune du Verseau: Contemplation                                                            | sur Mahâdeva, le Seigneur                                 |  |
|            |       | Absolu, dans lequel les mondes se retirent                                                         | – Šiva Râtri;                                             |  |
|            |       | Contemplation sur «La Promesse»                                                                    |                                                           |  |
|            |       | Nouvelle lune du Verseau                                                                           | ⊙ 04°22′ <b>≈</b> / D 04°22′ <b>≈</b>                     |  |
| 01.        | 00:06 | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation <i>Dhanishta</i>                                         | D 17°28′ <b>≈</b>                                         |  |
| 9          | 21:00 | Méditation de Dhanishta (Fin de la const. de Dhanishta le 27.01. à 02:19h)                         |                                                           |  |
| 02.        | 13:41 | ● Début de la 8e phase de la lune ascend. ● 12°07′ ≈ / № 06°07′ ℧                                  |                                                           |  |
| 2          |       | (Fin le <b>02.02.</b> à 15:34h)                                                                    |                                                           |  |
| 02.        | 17:20 | Début de la 11e phase de la lune ascend.                                                           | O 15°18′≈ / D 15°18′ X                                    |  |
| 5          |       | Contemplation sur le 3e œil (Fin le 05.02. à 1                                                     | 17:01h)                                                   |  |
| 02.        |       | ⊙ Soleil dans la constellation <i>Dhanishta</i> ju                                                 | ısqu'au 19.02.                                            |  |
| +          |       | Méditation quotidienne sur la réception de                                                         | l'énergie Dhanishta                                       |  |
| 02.        | 11:32 | Début de la phase de la pleine lune                                                                | O 19°07′ ≈ / 🕽 07°07′ ର                                   |  |
| 2          |       | Afflux de l'énergie du Verseau par le 3e œil                                                       | dans tous les centres du                                  |  |
|            |       | corps                                                                                              |                                                           |  |
|            |       | O Pleine lune du Verseau                                                                           | ⊙ 20°00′≈/⊅ 20°00′ ର                                      |  |
| 02.        | 11:59 | • Début de la 8 <sup>e</sup> phase de la lune décrois.                                             | O 26°13′≈/D 20°13′¶,                                      |  |
| 2          |       | Contemplation sur le Maître CVV (Fin le 16.                                                        | <b>02.</b> à 10:44h)                                      |  |
| 02.        | 10:03 | Début de la 11e phase de la lune décrois.                                                          | O 29°10′≈ / D 29°10′ ⊀                                    |  |
| 3          |       | Contemplation sur le 3e œil (Fin le 19.02. à 1                                                     | 10:32h)                                                   |  |
| 02.        | 05:57 | $\bigcirc \rightarrow \mathcal{H}$ / Soleil entre dans les Poissons                                |                                                           |  |
| 02.        | 06:50 | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation <i>Dhanishta</i>                                         | D 17°28′ <b>≈</b>                                         |  |
| 2          | 14:33 | Début de la phase de nouvelle lune                                                                 | ⊙ 03°23′ 升 / D 21°23′ ≈                                   |  |
|            |       | Nouvelle lune des Poissons: Contemplation                                                          | n sur «La Promesse»                                       |  |
|            | 21:00 | Méditation de Dhanishta (Fin de la const. de                                                       | Dhanishta le 23.02. à 09:13h)                             |  |
| 02.        | 16:32 | <ul> <li>Nouvelle lune des Poissons</li> </ul>                                                     | O 04°29′H / D 04°29′ H                                    |  |
| 03.        | 08:23 | ◆ Début de la 8 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.                                              | ⊙ 12°11′ H / D 06°11′ X                                   |  |
| )          |       | (Fin le 03.03. à 09:20h)                                                                           |                                                           |  |
| 03.        | 08:49 | Début de la 11e phase de la lune ascend.                                                           | ⊙ 15°12′H/) 15°12′ S                                      |  |
| +          |       | Contemplation sur les énergies de guérison                                                         | (Fin le 06.03. à 07:17h)                                  |  |
|            | 22.24 | Début de la phase de la pleine lune                                                                | ⊙ 18°47′H / D 06°47′ TP                                   |  |
| 03.        | 22.34 |                                                                                                    |                                                           |  |
| <b>03.</b> | 22.34 | Contemplation sur Mitra-Varuna, les Êtres i                                                        | non-fausses                                               |  |
| 0          |       | Contemplation sur Mitra-Varuna, les Êtres I<br>O Pleine lune des Poissons                          | non-fausses<br>⊙ 19°37′ <del>H</del> / <b>D</b> 19°37′ ¶P |  |
| 03.        |       | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.<br>Contemplation sur les énergies de guérison | (Fin le 06.03. à 07:17h)                                  |  |

Toutes les dates sont en HEC (Heures de l'Europe Centrale) du Calendrier astrologique 2019/2020«; www.worldteachertrust.org;

publié par: The World Teacher Trust - Global, Kohlhüttenstr. 10, CH-6440 Brunnen.



# La Grande Invocation

Formons le cercle de bonne volonté. Omnia vincit Amor (l'Amour vainc toutes choses)

Du Sud par l'Amour, qui est pur, De l'Ouest, par la Sagesse qui est vraie, De l'Est, par la Volonté qui est noble, Du Nord, par le silence aui est d'or. Puisse la Lumière rendre belles nos vies. Oh! Hiérophante de notre rite, Que son Amour rayonne. Omnia vincit Amor (l'Amour vainc toutes choses)

Nous nous inclinons en hommage et en adoration, Du centre que nous appelons Devant la Hiérarchie glorieuse et puissante, le gouvernement interne du monde, Et devant son joyau exquis, l'Etoile de la Mer. la Mère du Monde.

Du point de Lumière dans la Pensée de Dieu. Oue la Lumière afflue dans la pensée des hommes. Oue la Lumière descende sur la terre.

Du point d'Amour dans le Cœur de Dieu, Oue l'Amour afflue dans le cœur des hommes. Puisse le Seigneur revenir sur Terre.

Du centre où la Volonté de Dieu est connue, Oue le Dessein guide le faible vouloir des hommes! Le Dessein que les Maîtres connaissent et servent.

la race des hommes, Oue le Plan d'Amour et de Lumière s'épanouisse, Et puisse-t-il sceller la porte de la demeure du mal.

De l'Avatar de Synthèse qui est omniprésent. Que son énergie se déverse dans tous les règnes.

Puisse-t-II élever la terre iusqu'aux Rois de Beauté.

Les fils des hommes sont un, et ie suis un avec eux. Je cherche à aimer. non à hair. Je cherche à servir et non à exiger le service dû. Je cherche à guérir, non à blesser.

Puisse la souffrance apporter sa iuste récompense de Lumière et d'Amour. Puisse l'âme dominer la forme extérieure. et la vie. et toute circonstance. Et révéler l'Amour qui gît sous les événements du temps.

Oue la vision et l'intuition viennent. Puisse le futur se révéler. Puisse l'union intérieure triompher et les divisions extérieures cesser.

Puisse l'Amour prévaloir et tous les hommes s'aimer.

Maître D.K.



Angustamaatraha Purusho, Madhya Atmani Thisthathi. Eeshano Bhootha Bhavyasya, Nathatho Vijugupsatey.

## Signification:

La forme miniature de la taille d'un pouce est située au centre de la personne.

Dans ce centre se trouve la présence du Maître de l'Univers.

Reliez-vous à cet être de la taille d'un pouce en vous et à son centre.

Il vous libérera du présent et du futur.

Katha Upanishad