### La Lettre de Vaisakh



HAMSA ŠIVA SOHAM

T <u>Bélier 2015</u> Mesha

Lettre numéro 12 / Cycle 28 – 20 mars au 20 avril 2015 Le World Teacher Trust - Global



#### **Invocation**

Puisse la Lumière en moi être la Lumière devant moi Que je puisse apprendre à la voir en tous. Puisse le son que je prononce révéler la lumière en moi Que je puisse l'écouter tandis que les autres parlent.

Puisse le silence être présent en moi et autour de moi, Le silence que nous rompons à chaque instant, Puisse-t-il combler l'obscurité du bruit que nous faisons Et le convertir en la Lumière de notre arrière-plan.

Que la vertu soit la force de mon intelligence, Que je puisse atteindre la réalisation, Que mon dessein s'inscrive dans le dessein de notre terre, Que mon plan soit un épitomé du Plan Divin.

Puissions-nous dire le Silence sans le rompre.
Puissions-nous vivre dans la conscience de l'arrière-plan.
Puissions-nous exprimer la lumière sous forme de joie.
Puissions nous être dignes de trouver une place au sein du
Royaume Eternel OM.



#### Lettre numéro 12 / cycle 28 – 20 mars au 20 avril 2015 – $\Upsilon$

#### Table des Matieres

| Invocation du Maître E.K.                                           | 2      |
|---------------------------------------------------------------------|--------|
| Message du Nouvel An                                                | 2<br>4 |
| Prière de l'Année                                                   | 6      |
| Formule de la Méditation de Pleine Lune                             | 7      |
| Message pour le mois du Bélier T                                    | 9      |
| Message de l'enseignant                                             | 11     |
| Le Seigneur Krishna : Gîta Upanishad                                | 12     |
| Le Seigneur Maitreya                                                | 13     |
| Le Maître Morya – Maruvu Maharshi                                   | 14     |
| Le Maître Koot Houmi – Devapi Maharshi                              | 15     |
| Message du Maître E.K.                                              | 16     |
| Les Enseignements de la Sagesse de Vidura                           | 17     |
| Les Paroles de Shirdi Sai                                           | 18     |
| Sri Ramakrishna                                                     | 19     |
| HPB                                                                 | 20     |
| La Prière de l'Homme Profane                                        | 22     |
| Le Discipulat/Méditations Occultes/Kapila/ Les Feuilles de l'Ashram | 23     |
| L'Amour/ Le Silence                                                 | 29     |
| La Vache                                                            | 31     |
| Invocations de la Flamme Violette                                   | 32     |
| De la Plume de l'Enseignant                                         | 33     |
| Agni                                                                | 35     |
| Vishnu Purana                                                       | 37     |
| La Science de l'Homme                                               | 39     |
| Paracelse - Santé et Guérison                                       | 43     |
| La Section des Enfants et des Jeunes                                | 45     |
| Histoire pour les Jeunes                                            | 46     |
| Fenêtre pour le Service Mondial                                     | 47     |
| Image du Mois                                                       | 48     |
| Revue de livres                                                     | 49     |
| Jours astrologiques importants                                      | 50     |
| La Grande Invocation                                                | 51     |

Le Dr Sri K. Parvathi Kumar est le Président du « World Teacher Trust » et le Fondateur de la « Lettre de Vaisakh ». Les Enseignements donnés au nom des Maîtres sont tous des pensées-semence exprimées par eux. Ils sont élaborés et décrits par le Dr Sri K. Parvathi Kumar pour faciliter la compréhension de la moyenne des membres du groupe.

La « Lettre de Vaisakh» en allemand (imprimée) ; wtt@kulapati.de En espagnol (WTT Argentine) : wtt@wttargentina.org (WTT Espagne) : wtt.spain@gmail.com

Contactez, s.v.p. Le World Teacher Trust Global La Lettre de Vaisakh, Büelstrasse 17, CH-6052 Hergiswil, Suisse E-mail: info@worldteachertrust.org Website: www.worldteachertrust.org

#### Message du Nouvel An 2015/2016

Les hommes se préparent à recevoir la nouvelle année et à y entrer avec fraîcheur. Les hommes se lavent et mettent des vêtements propres et ouvrent l'année avec l'esprit frais. Ils ont tendance à être joyeux et sont remplis d'une humeur de célébration lors ce début d'année.

La fraîcheur de l'année s'évapore très rapidement et l'ancien esprit avec son mélange d'énergie revient à l'avant-scène et réduit le Nouvel An à être comme toute autre année ordinaire que l'on a connu dans le passé. Une nouvelle année a tendance à être aussi bonne ou aussi mauvaise que n'importe quelle année du passé. En réalité, la Nouvelle Année a lieu quand une pensée nouvelle et un nouveau modèle prévalent sur les pensées et les modèles existants. Une nouvelle vie est possible quand de nouveaux modèles et des pensées plus nobles sont convertis dans les discours et dans les actions. Rien de mieux ne se passe jusqu'à ce qu'une meilleure perception et une meilleure conception sont autorisées à prendre place dans notre propre vie. Pour celui qui va dans le sens inverse de l'évolution, chaque aube est une routine. Pour celui qui évolue, chaque aube est une opportunité. C'est une occasion pour déployer la conscience.

Un bourgeon attend chaque occasion de se déployer progressivement. Aube après aube, il déploie progressivement et entièrement ses fleurs. Aube après l'aube, il se déploie et répand son parfum dans les environs. Il se déploie tellement complètement que le péricarpe est entièrement visible. Le règne végétal semble utiliser l'occasion de l'aube plus que les animaux et les humains.

Le rayon solaire de l'aube est mieux utilisé par la plante. De la même manière, les aspirants devrait utiliser l'aube et ainsi s'épanouir. L'aspirant doit nécessairement avoir conscience que chaque aube est une occasion, et encore beaucoup plus l'aube de l'année durant le début du

#### Bélier.

La plante immobile semble être mieux placée que l'homme mobile. La mobilité, bien qu'elle soit une facilité pour l'homme, provoque aussi l'instabilité quand on développe un esprit mobile. L'esprit qui se déplace çà et là devrait ressembler à une plante qui pousse, qui est stable et en même temps se développe.

Sans l'esprit stable, la croissance n'est pas possible, tel est le message de la plante. Puisse cela être reçu comme un message pour l'année!

Avec Jupiter dans la 5ème maison, le Soleil et Uranus en Bélier dans la première maison, cela apporte l'élan suffisant par la nouvelle année pour une grande croissance. Ne laissez pas le nœud sud freiner l'esprit. Laissez-le, au contraire, freiner la poursuite matérielle. L'année solaire 2015 coïncide avec l'année lunaire, qui commence également le 21 Mars.

Puisse les aspirants rechercher de nouvelles idées et modèles, en les nourrissant par l'activité quotidienne et en les maintenant tout au long de l'année pour gagner en stabilité et en croissance. Puisse la Hiérarchie bénir celui qui est orienté!



#### Prière de l'Année 2015/2016

# WASH KARMA IN SPACE. ON THE DEEP BLUE SLATE PAINT EVER-ELEVATING COLOURS, EVER AT THE FEET OF THE MASTER IN THE VAISAKHA VALLEY.

Lavez le Karma dans l'espace. Sur l'ardoise d'un bleu profond peignez des couleurs qui élèvent sans cesse, Toujours aux pieds du Maître Dans la Vallée de Vaisakha.



Pleine Lune du Bélier, 4 avril 2015, 12h05 MET

#### Formule de la Méditation de Pleine Lune Bélier 2015-2016

#### Étape 1: OM (7x)

Gurur Brahma, Gurur Vishnuhu, Gurur Devo Maheshwaraha, Gurur Sakshat Parambrahmha Tasmai Sri Gurave Namaha

#### **Étape 2:** Namaskarams Master

Namaskarams Master KPK

Namaskarams Master FK

Namaskarams Master MN

Namaskarams Master CVV

Namaskarams Master CVV

Namaskarams Master CVV to your lotus-feet.

(15 minutes de silence)

#### Étape 3 Méditation Occulte n° 34

Wash Karma in space.

On the deep blue slate paint ever-elevating colours, ever at the feet of the Master in the Vaisakha valley.

#### Étape 4 Hamsa Siva Soham

(10 minutes de silence)

#### **Étape 5** Loka Samastha Sukhino Bhavantu (3 fois)

OM Shanti Shanti Shantihi

(5 minutes de silence)

#### **Traduction Etape 3:**

Lavez le Karma dans l'espace.

Sur l'ardoise d'un bleu profond, peignez des couleurs qui élèvent sans cesse,

toujours aux pieds du Maître dans la vallée de Vaisakha.

#### **Commentaire**

Un processus spécifique est suggéré ci-dessous pour être aux pieds du Maître dans la vallée de Vaisakha :

- 1. Asseyez-vous tranquillement au niveau du mental et du corps, dans un endroit silencieux.
- 2. Alignez le mental avec le bleu et visualisez le bleu tout autour.
- 3. Visualisez votre Maître dans du blanc brillant dans une posture assise. Sa main droite vous bénit, ses yeux transmettent la grâce. Son visage a les yeux mi-clos et un sourire subtil sur les lèvres.
- 4. Visualisez que vous êtes aux pieds du Maître. Visualisez que le Maître est quatre fois plus grand en taille et que vous êtes un quart de Lui.
- 5. Visualisez que vous êtes dans une vallée sacrée d'une chaîne de montagnes sacrées, avec des pics enneigés et une rivière qui s'écoule du sud vers l'est et le nord.
- 6. Visualisez la lumière de la lune dans la vallée. Finalement, visualisez un silence complet avec une brise légère qui vous caresse.

De : Dr. K. Parvathi Kumar : Méditations Occultes. Dhanishta, Suisse, 2006. Méditation de pleine lune ( PDF ) : http://www.worldteachertrust.org/\_media/fr/fullmoonformula2015.pdf

Ecouter Hamsa Siva Soham: http://worldteachertrust.org/\_media/media/audio/16\_hamsa\_siva\_soham.mp3

#### $\Upsilon$

#### Message du Mois du Bélier

Bélier marque le début de l'année solaire. Quand il y a un début, la fin est inévitable. Lorsqu'il n'y a pas début, il n'y a pas de fin. Le temps est un continuum. Lorsque nous marquons un début, cela apporte une fin. Mais quand nous ne marquons pas un début, il n'y a pas de fin. La fin apparente n'est autre qu'un nouveau début. La fin et le début sont marqués par la conscience. L'existence n'a pas cette faculté. L'existence est éternelle. Elle est, en tout temps. Elle est, que la création soit ou ne soit pas; la conscience est et n'est pas. Le temps aussi est éternel, mais quand la conscience se rétrécit, elle compte le temps. Même en l'absence de prise de conscience, le temps est, mais est incalculable. Cette habitude de comptage du temps connu est en soi une limitation. Pendant les heures de sommeil, le temps est. Mais on compte lorsqu'on se réveille. De même, pendant les heures de sommeil de la création, le temps est, mais il est compté à partir l'éveil depuis le sommeil.

Le Bélier est donc un début pour ceux qui sont occupés et sont habitués à compter le temps. Dans tous mouvements circulaires, n'importe quel point sur le cercle n'est pas seulement son début, mais c'est aussi sa fin. Pour cette raison, il est dit que le temps est un serpent circulaire, dont la queue est derrière lui. Il est dit cela parce que la queue elle-même est son aiguillon.

Bélier représente la tête et représente également les pieds dans l'astrologie ésotérique. Ceci est compréhensible car la fin est dans le début et le début se trouve dans la fin. Il est également intéressant de noter que tant qu'on garde sa tête, on doit aussi garder ses pieds. De fait, les pieds ont les mêmes points d'intelligence que le cerveau et la tête ont. L'ensemble du corps est présenté soit par le cerveau soit par les pieds. Le massage des pieds est aussi valable qu'un massage de la tête.

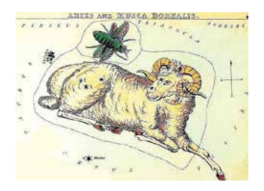
S'occuper du début et le voyage vers la fin est mondain. Se mettre en

contact avec l'arrière plan où il y a le début, la croissance et la fin est la sagesse qui les sages transmettent.

Puissions-nous vivre dans la conscience de l'arrière-plan!

Lorsque nous apprenons à vivre dans cette conscience de l'arrière-plan, toute activité est considérée comme un jeu circulaire. Quand le jeu circulaire est compris, on se rend alors compte que l'on rencontre son passé dans le futur. Cela prouve une déclaration occulte qui dit que nous avons besoin de notre pensée du futur pour rencontrer notre origine lorsqu'on nous avançons. Dans un parcours circulaire, on remonte à l'origine.

Le Bélier est l'origine et nous avançons vers une année qui débutera à nouveau en Bélier. Nous avançons à présent à nouveau pour être en Bélier. Sans cesse, nous avançons pour nous retrouver en Bélier, mais la sagesse aide à faire le passage en Bélier. Lorsque nous faisons le passage, nous sommes hors de la roue mais aussi dans la roue, éternellement mobile. Puisse cela se produire à travers l'association avec la conscience de l'arrière-plan!





#### Message de l'Enseignant

#### Rester en Phase avec le Divin

Le divin est hors du temps. Les modèles de temps sont subordonnés au divin. Un disciple ou un dévot, qui est en association incessante avec le divin est également libéré par le temps et n'est pas conditionné aussi longtemps que l'association incessante existe. Le reste est lié par le temps.

Ceux qui vivent dans le Dieu omniprésent ne vivent pas dans le temps et par le temps. Ils n'ont pas à chercher un temps astrologiquement favorable. Si l'on n'est pas liés avec le divin et ce, même si on le conduit habilement sur base de la connaissance de l'astrologie, on est également lié par le temps. La connaissance de l'astrologie ne nous libérera pas de l'esclavage du temps.

La connaissance du divin assortie d'une association avec le divin permet de transcender les décrets du temps. Le temps rend service à ceux qui sont dans l'obéissance envers la volonté divine appropriée.

Le message est donc : "Restez en phase avec le divin, le temps s'accordera à vous. Ne pensez pas à vous accorder au temps".



#### Gîtâ-Upanishad Le Seigneur Krishna

Le Niveau de Vérité

"ATMAUPAMYENA SARVATRA SAMAM PASYATI YO 'RJUNA SUKHAM VA YADI VA DUHKHAM SA YOGI PARAMO MATAH " (6/32).

"Celui qui est établi dans l'être, perçoit les niveaux de vérité. Il conçoit la douleur et les plaisirs des autres. Tel est l'état du yogi." (6-32).

Par la contemplation et la méditation, quand on expérimente le Soi, on éprouve également le Soi sous toutes ses formes. On se rend compte que le Soi est l'omniprésence et est enveloppé dans de nombreuses formes. L'air dans un ballon n'est pas différent de l'air dans l'autre ballon. Ce n'est qu'un air qui est entré dans de nombreuses formes et est devenu de nombreux ballons.

De même, le Soi, représentant une énergie, entre dans de nombreuses formes et apparaît comme multiple. En vérité, c'est l'Un en plusieurs. Lorsqu'on s'expérimente soi-même, on expérimente le Soi dans d'autres. C'est pourquoi un yogi peut voir le Soi dans les autres formes, tandis qu'il s'est lui-même apparemment déposé dans une forme. Dans la mesure où il connaît sa personnalité, il connaît également les personnalités environnantes. Lorsqu'il connaît la douleur et le plaisir d'une personnalité, il connaît également la douleur et le plaisir de l'autre personnalité. C'est la vraie faculté de sympathie.

Un yogi expérimente donc la splendeur des autres, la chute d'autres, la douleur des autres, la tristesse des autres, la joie et d'autres et le confort des autres. Celai se passe avec lui, étant donné qu'il est au niveau des autres en tant que soi. Il est au niveau de la vérité, et au niveau de la vérité le Soi environnant est entièrement expérimenté et compris. C'est un état de conscience élargie avec la responsabilité correspondante.

#### Le Seigneur Maitreya



#### Le Chemin de l'Amour

La force et peut-être la faiblesse de notre communauté, c'est que nous aimons énormément l'humanité. L'amour est la seule façon. Nous aimons. Nous aimons tous. Nous aimons les faibles. Nous aimons les humbles. Nous aimons même les méchants.

L'amour est l'antidote du mal de l'ignorance. Par la haine, l'humanité s'autodétruit. Par l'amour, nous les ressuscitons. Nous aimons tout le monde, de sorte que l'humanité est en position pour la résurrection.

Les membres de l'humanité peuvent rejoindre notre communauté en inculquant consciemment l'habitude de l'amour et en éliminant la haine. Nous détestons critiquer et juger les actes de l'ignorance. Dans tous les êtres ignorants, Dieu omniprésent continue d'être!

L'Un vit omniprésent en tout. Il ne met personne en discorde. L'Un Omniprésent est notre idéal. Nous admirons Son amour et Sa compassion qui sont en tous. Nous le suivons pour être aimant et compatissant. Le Seigneur a dit dans Gita, "Ne détestez aucun être; Soyez amical et compatissant envers tous" (advesta sarva-bhutanam, maitrah karuna eva ca, nirmamo nirahankarah, sama-duhkha-sukhah ksami - 12-13). Telle est la devise de la Communauté de Maitreya. Si vous souhaitez rejoindre notre communauté, marchez sur ce chemin de l'amour, de la compassion et de la gentillesse.

Suivez le chemin et ne demandez pas trop.



#### Maître Morya - Maruvu Maharshi -

#### Ajustements Intelligents

La terre est mise à feu. Le feu a intensifié son travail sur la terre. La planète se réchauffe plus que les fois précédentes. Les êtres de la planète sont également réchauffés.

Lorsque le travail du feu est intensifié dans un corps humain, cela peut conduire à la fièvre, aux tensions nerveuses, à des douleurs articulaires, et même des dommages cérébraux. Ceux qui sont touchés par le feu ont besoin de prendre des précautions. Premièrement, ils doivent apprendre à se détendre pendant 5 minutes, toutes les trois heures. Ils devraient apprendre à organiser leurs demeures afin qu'elles soient paisibles et sereines. Ils devraient aussi penser à se relier pour rencontrer les rythmes de la restauration. Des douches d'eau tiède sinon des douches d'eau froide sont grandement utiles. Organiser les événements de la journée aidera à éviter les tensions. Accomplir le travail demandé et ne pas initier un travail est une compétence à inculquer. Les rives de fleuve ou les bords de mer ou les vallées de montagne peuvent être utilisés.

S'adapter à ce qui est dit ci-dessus apportera une bien meilleure santé que ce que les médicaments peuvent donner. Ces ajustements peuvent être effectués intelligemment.

Maître Koot Houmi - Devâpi Maharshi -



#### Expressions de Lumière

Un cœur pur brille comme un cristal clair. Par conséquent, le fait d'avoir des cristaux purs est devenu une tradition, et celui qui a de tels cristaux devrait se rappeler la responsabilité de la nécessité d'acquérir un cœur limpide. Un cristal est transparent, tel devrait donc être le cœur. Le cœur est toujours prêt à s'épanouir lui-même et à montrer sa beauté et sa transparence. Mais il est maintenu tendu par l'esprit qui a la capacité d'être manipulateur.

Briser la tension manipulatrice de l'esprit, en prononçant le OM avec intention et avec beaucoup de vibrations. Le son sacré vibrant efface la tension de l'esprit, déploie le lotus du cœur et permet l'éclat de l'aube. Chaque évocation fait sortir la lumière de l'aube dans une plus grande mesure, dissipant les ténèbres de l'ignorance.

Que la lumière cachée dans le cœur puisse trouver son expression, tout comme la lumière trouve son expression à travers l'obscurité pendant les heures de l'aube! Puisse la pureté de la lumière blanche allumer la maison de celui qui énonce de sorte que la maison de la personnalité cesse d'être une maison hantée et brille pour être une maison illuminée!

Le Seigneur, dans Gita, recommande fortement d'énoncer la parole sacrée pour éclairer la maison, pour commencer. Dans une maison éclairée, il peut y avoir des transactions de lumière.



Message du Maître E.K.

Pélerinages

En s'acquittant de ses devoirs propres, parfois le Seigneur du Temps permet des pèlerinages dans des lieux sacrés. Les conditions de vie convergent d'une manière telle que le pèlerinage se produit. Comprenez que, par tel pèlerinage, il y a un Appel du Divin pour une bénédiction spéciale. La planification de pèlerinages est secondaire au pèlerinage qui se passe comme ci-dessus. Le fait d'emprunter de l'argent pour un pèlerinage n'est jamais considéré comme un acte de vénération. Si le pèlerinage se fait avec l'idée que Dieu n'existe que dans le pèlerinage, il n'est qu'ignorance.

Ne laissez pas le pèlerinage être une habitude et même un vice.

Vidura

### Enseignements de Sagesse



L'homme se conduit lui-même vers le chemin de la douleur par,
1) le manque de contentement,
2) en insultant les femmes,
3) en recherchant des faveurs des indignes, et en
4) désirant l'indésirable.



#### Paroles de Shirdi Sai

#### Ne Cherchez Plus

J'assure un minimum de confort de nourriture, d'habillement et d'habitat. Si vous cherchez davantage que cela, vous êtes avide et vous devenez un chapardeur. Je me dissocie moi-même des chapardeurs.

#### Message de Sri Ramakrishna



#### La Foi Est la Vie

Un homme voulait traverser une rivière. Un sage lui donna une amulette et dit "Cela va t'amener de l'autre côté." L'homme la prenant dans sa main, commença à marcher sur l'eau. Avant qu'il ait accompli la moitié du chemin, il fut pris de curiosité et ouvrit l'amulette pour voir ce qu'il y avait dedans. IL y trouva un morceau de papier sur lequel était écrit le saint nom de Rama, le Seigneur. A cela, l'homme dit avec mépris : "Ceci peut-il être le seul secret ?" Dès que ce scepticisme fut entré dans son mental, il se noya.



#### La Doctrine Secrète

#### Les Gymnosophistes

Madame Blavatsky dit avec emphase dans la Doctrine Secrète : "Il est maintenant admis en général et depuis des temps immémoriaux, que l'Orient éloigné, et spécialement l'Inde, était le pays de la connaissance et de toutes sortes d'apprentissages."

Déjà, c'est là l'origine de tous ses arts et de toutes ses sciences, qui a été tellement dénigrée, jusqu'au pays des Ariens primitifs.

Depuis l'architecture jusqu'au zodiaque, chaque science digne du nom fut importée par les grecs, le mystérieux Yavanas - avec la décision des orientalistes! C'est pourquoi il n'est que logique que même la connaissance de la Science Occulte ait été refusée à l'Inde, étant donné que sa pratique générale dans de pays est moins connue que dans le cas d'aucun autre peuple ancien. C'est si simple car c'est ésotérique. Avec les Hindous, ce fut et c'est davantage ésotérique, dans la mesure du possible, que ce le fut même parmi les prêtres égyptiens. Cela fut jugé tellement secret que son existence était seulement à moitié admise, et était uniquement appliquée dans des urgences publiques. Cela (la Sagesse) était davantage qu'un domaine religieux, car elle était considérée et est encore considérée comme divine, même aujourd'hui. Les hiérophantes égyptiens, malgré la pratique d'une moralité pure et sérieuse ne pourraient être comparés à aucun moment avec les Gymnosophistes ascétiques, que ce soit dans la sainteté de leurs vies ou dans les pouvoirs miraculeux développés en eux par l'abjuration surnaturelle de toutes choses terrestres.

Par ceux qui les connaissaient bien, ils étaient tenus en encore plus grand respect que les magiciens de Chaldée.

En se refusant à eux-mêmes les plus simples conforts de la vie, ils de-

meuraient dans les bois et menaient la vie des ermites les plus reclus, tandis que leurs frères égyptiens vivaient au moins ensemble, en congrégations.

Malgré le dénigrement jeté sur toutes les pratiques de magie et de divination, l'histoire a proclamé qu'elles possédaient les plus grands secrets dans la connaissance médicale et une habileté non surpassée dans la pratique.

Nombreux sont les volumes préservés dans les Mathams hindous, dans lesquels sont enregistrées les preuves de leur apprentissage, pour tenter de dire si ces gymnosophistes furent les réels fondateurs de la magie en Inde, ou s'ils pratiquaient seulement ce qui leur avait été transmis comme un héritage de sages plus anciens.

Les Rishis, le premier groupe de sept, vécurent dans les jours précédant la période védique. Ils sont connus comme des Sages et sont respectés comme des demi-Dieux. Mais, ils peuvent être montrés maintenant comme davantage que des philosophes simplement mortels.

Il y a d'autres groupes de dix, de douze et même de vingt et un en nombre.

Haug montre qu'ils occupent dans la religion brahmanique, une position répondant aux douze fils de Jacob, dans la bible juive. Les Brahmines proclamèrent descendre directement des Rishis.

Ces Rishis sont considérés aujourd'hui davantage comme une spéculation, par les érudits modernes.



Détail d'une miniature d'Alexandre rencontrant une tribu de gymnosophistes nus et sans abri.



#### Prière de l'Homme Profane

Beaucoup viennent à la vie et beaucoup s'en vont.
Les choses, les personnes et les événements, tout vient à passer.
Vous et Moi, demeurons toujours, pour toujours.
Ma prière est de rester aligné avec Vous.
Les autres alliances sont et ne sont plus

#### Le Discipulat

#### Deux Types d'Epines

Une épine dans le pied est très pénible. Un voyageur dans la forêt est destiné à une telle situation. Lorsqu'une épine pénètre dans le pied, de nombreuses fois, l'on a besoin de l'aide d'une autre épine pour enlever l'épine coincée dans le pied. La première épine cause la peine. La seconde épine délivre de la peine. Les deux sont des épines. L'une est la cause de la douleur et l'autre est le remède à la douleur.

Les humains, dans leur voyage vers l'éternité, sont destinés à la douleur. Ils ont le don du mental et dès lors sont capables de se créer des problèmes à eux-mêmes et d'engendrer des souffrances pour eux-mêmes. Pour aider de tels hommes mentaux, un enseignant descend dans une forme humaine. Il a aussi un mental, mais son mental donne la clé pour soulager les autres de leurs souffrances. Le mental de l'enseignant soulage la souffrance, tandis que le mental de l'étudiant construit la souffrance. L'humanité s'exclame que le mental est la source de tous les problèmes. La Divinité s'exprime à travers l'enseignant. Puisse le mental être celui qui soulage véritablement. Chaque fois que l'humanité crie de douleur de l'épine du mental, la Divinité descend avec une autre épine pour soulager le mental dans la peine. Pour enlever l'épine, seulement encore une autre épine est utilisée. Ceci est l'histoire de chaque Maître de Sagesse ou d'un Fils de Dieu.

Un disciple.



#### L'Enseignant

### **5. Aprameyam** Au-Delà des Mesures

L'Enseignant est au-delà des mesures. Il ne peut être mesuré. Il ne peut être défini. On ne peut faire de commentaire à son propos. L'on ne peut le jauger complètement, ni ses vertus être complètement louées. Au plus l'on essaie de comprendre l'Enseignant, plus l'on en arrive à la compréhension que l'on ne comprend rien du tout. C'est pourquoi, après un certain temps, l'étudiant arrête l'exercice d'essayer de comprendre l'Enseignant et suit juste l'Enseignant. Dans le plus haut degré de la Maçonnerie, il est dit : "La compréhension conduit à la non compréhension". La compréhension est un aspect du mental. Le mental est seulement une serrure à travers laquelle l'on essaie de voir le tout. Mais la serrure ne peut aider à voir le tout. Il y a une limite à l'intellect du mental. Au-delà du mental, il y a Buddhi où la compréhension est intuitionnelle. Au-delà de Buddhi, il y a l'Atman où toutes les compréhensions se terminent dans l'état d'ETRE. Et l'état d'ETRE est au-delà des frontières et au-delà des cadres ; c'est pourquoi essayer de mesurer ce qui est au-delà est futile. Ni le Divin, ni l'Enseignant ne peuvent jamais être mesurés. L'Enseignant apparait selon notre propre perception. La qualité de celui qui perçoit s'impose sur ce qui est perçu et dès lors, il définit l'Enseignant. Si l'on voit le ciel à travers une fenêtre avec des barreaux horizontaux, l'on ressent que le ciel a des lignes horizontales. De même, si l'on voit à travers une fenêtre avec des barreaux verticaux, l'on ressent que le ciel a des barres verticales.

Celui qui perçoit essaie de percevoir à travers sa qualité et voit sa qualité uniquement dans l'Enseignant. Il ne peut pas dire qu'il a vu

l'Enseignant. L'on ferait mieux de ne pas définir l'Enseignant. Le problème de l'étudiant est généralement du au fait qu'il vit dans le mental. Le mental ne peut que mesurer. Le mental ne peut que définir. Le mental ne peut que juger. Cela prend un long temps à l'étudiant pour lâcher le mental et voir à travers l'œil de la Sagesse. L'Enseignant aide dans ce processus.

Très tôt le matin, je me souviens des sandales sacrées du Maître dans la chambre intérieure de mon cœur.





#### Kapila

#### L'Existence Primordiale

Depuis le Mental Cosmique, le Modèle 1 (de la conscience immanente) émerge ou imprègne le champ et y demeure. L'équilibre est sa caractéristique. C'est la conscience océanique pure et tranquillisée, qui ne contient pas de vague de perturbation, ni même d'onde de perturbation. Il a six vertus : la compassion, la protection, le partage, la maîtrise, l'amour et le contentement. Les âmes qui vivent dans ce Modèle expérimentent les six vertus et ne sont pas affectées par la faim, la soif, le désir, l'illusion, la vieillesse et la mort. L'on s'y réfère fréquemment comme à l' "Ile Blanche", chérie par les âmes les plus élevées. Cet état d'existence est fréquemment compris comme le 'Dieu' de chaque système. C'est l'Un duquel émergent les trois autres états d'existence. A partir de la Conscience Immanente - le Modèle 1, les énergies potentielles émergent et se désintègrent en trois.

#### Elles sont:

- 1. Des états de conscience changeant successivement.
- 2. Ses états alternants d'inertie et de dynamisme.
- 3. Sa brillance.

Depuis les états de conscience changeant successivement, le mental, les sens et les cinq éléments émergent. Ceux-ci sont les qualités actives/dynamiques de l'énergie potentielle qui sont toujours changeantes.

Des états alternants d'inertie et de dynamisme, les principes inchangeables émergent comme l'équilibre. Ils sont l'Akasha, la nature formant

l'habitude, la nature qui solidifie et qui donne les silhouettes et les formes. La matière, le minéral, les sept formations de tissus et les organes émergent avec le support de la formation d'habitudes et l'énergie formative de la qualité de l'inertie.

La brillance de l'énergie potentielle fonctionne en tant que sagesse l'équilibre entre les énergies dynamiques et statiques. A partir de celle-ci émergent la volonté, l'énergie de vie pulsante. La conscience statique permet l'établissement de la mémoire, de l'habitude et du souvenir des expériences. La chaleur et le froid, le goût, la vue, l'odorat et le toucher, leurs expériences aussi bien que les habitudes qui leur correspondent apparaissent grâce à cette conscience qui demeure statique. Elle stabilise et ancre la personne dans une expérience et une habitude. L'incapacité de s'adapter aux changements provient de cette nature formant des habitudes et l'habileté à saisir une habitude formée est également due à la même nature. Ceux qui progressent se développent à travers cette nature. Ceux qui régressent périssent à travers cette nature. C'est le Principe saturnien dans la création et il est nécessaire pour conditionner et également pour libérer! A travers une pratique systématique, l'homme dépasse une habitude et s'ancre dans une habitude supérieure. La capacité de transcender la triple énergie d'inertie, de dynamisme et d'équilibre et de s'ancrer dans la conscience qui demeure, à travers le Yoga, est détenue par la clé de l'habitude.



#### Les Feuilles de l'Ashram

#### Présence

La Présence est éternelle et inconditionnelle dans le temps et l'espace. Elle n'a ni distance, ni proximité. Elle semble fonctionner à travers le temps et l'espace, mais le temps et l'espace fonctionnent à travers la Présence. La Présence transcende tout et cependant condescend à être avec tous.

Etre avec est différent d'être dedans. L'un est l'influence, l'autre est l'implication. L'un est le flux, l'autre est l'arrêt.



L'Amour L'amour démolit l'égo.





Le Silence

Le disciple reçoit d'en haut et Transmet au monde objectif ; L'état du milieu est l'état du yoga-L'état du Silence.





#### La Vache

#### Le Symbole et sa Signification

La richesse naturelle a plus de valeur Que la richesse matérielle. Parmi la richesse naturelle, Avoir et servir la Vache Sont considérés comme La richesse la plus précieuse.



## Invocations de la Flamme Violette

Le violet n'est autre que l'indigo.

L'indigo est le Père. Le bleu est la Mère. Le violet est le Fils! Le Rose et le pourpre sont les enfants.

Le jaune et le vert sont les terrains de jeux. Le rouge et l'orange sont la vie et la vitalité.

Le Temple et les Templiers font preuve de tact.





#### Questions et Réponses

Question : Maître ! Certains membres de notre groupe embrassent l'arbre sacré et restent en méditation, continuant à embrasser l'arbre. Est-ce utile ?

Réponse : Ils embrassent l'arbre et méditent car cela les aide. Les arbres sacrés sont identifiés à travers le temps. Invariablement, ces arbres ont beaucoup de feu en eux. Embrasser l'arbre de feu n'est pas différent d'embrasser un Maître de Sagesse, qui est aussi l'incarnation du feu.

Certains l'embrassent, d'autres le touchent gentiment, que ce soit avec les doigts ou la paume. Le thème central est de recevoir le contact du feu à travers le médium de feu. Le cèdre (Devadaru Chettu) et l'arbre de soie coton (Booraga Chettu) sont surtout embrassés. Egalement le Ficus Religiosa (Arbre Peepal), le Ficus Indiaca (Arbre Banyan) et le Ficus Racemosa, l'arbre Peepal (Ficus Aswatha ou Bodhi ou Ravi ou Religiosa) et l'arbre Audambar (Atti, Cluster, Figuier ou Ficus Racemosa) sont des arbres sacrés qui donnent de l'oxygène durant les 24 heures de la journée, et différentes parties de ces arbres sont utilisées comme médicaments.

Les arbres en général et les arbres sacrés en particulier sont en contact continuel avec les rayons du soleil à travers toute la journée. Ils s'imbibent en abondance de la vie et de la lumière des rayons du soleil. Toucher ces arbres sacrés et méditer sous leur ombre, manger les fruits et les feuilles tombés de tels arbres, en buvant et en se baignant dans les flux d'eaux proches des arbres a été une pratique des plus ancienne. Lorsque l'homme sait que tous les arbres debout sont les géants saints,

méditant en postures debout, il acquiert une perception différente d'un arbre sacré. Il est fortement recommandé à l'homme civilisé de se relier à un arbre si possible. C'est une grande relation parmi de nombreuses, qui le sauvera parmi toutes les relations, dans les temps de crises.



#### Agni

#### Une introduction au Travail du Feu Cosmique, Partie 41



#### 4. Le Feu Solaire

#### Liaube 3

Voyez, quand un Sauveur nous visite-t-il? Durant le mois du Capricorne. C'est pourquoi nous préparons une étoile à cinq branches durant le mois du Capricorne. Le plus souvent, nous ne savons pas pourquoi nous réalisons une lumière avec une étoile à cinq branches durant le mois du Capricorne. Nous la faisons parce que les autre la font et car nous voulons la faire mieux que les autres. Au-delà de ceci, nous n'avons pas de compréhension. Voyez, durant la période de Noël et du Nouvel An, nous créons tant d'étoiles à cinq branches, uniquement pour la galerie. C'est davantage un show. Si mon voisin fait cette étoile à cinq branches, je vais également faire cette étoile à cinq branches.

Ainsi, nous croyons seulement dans ce type de fonctionnement. Mais pourquoi faire cela dans le mois du Capricorne dans lequel nous avons la naissance du Christ, et pourquoi également à la Nouvelle Année, l'étoile à cinq branches est-elle utilisée ? La compréhension générale est que nous avons à faire cela car c'est l'anniversaire du Christ, car Jésus-Christ est né durant ce mois là. Mais, s'il vous plaît, rappelez-vous qu'un Sauveur nait toujours dans le mois du Capricorne, et il y a la naissance du Sauveur d'une façon quotidienne, mensuelle et annuelle, pour ceux qui sont prêts. Le mois du Capricorne est la période durant laquelle le Sauveur nous revient; Ainsi, dans une année solaire, lorsque nous traversons le Scorpion et le Sagittaire, nous avons la naissance du Sauveur qui vient dans le Capricorne.

Voyez, comment dans le Nouveau Testament, trois hommes sages suivirent la descente d'une étoile blanche brillante! La descente de l'étoile brillante à cinq branches n'est rien d'autre que la descente des

Kumaras. Ainsi, cela nous arrive chaque jour et bien davantage durant le mois du Capricorne. Ainsi, c'est pourquoi même les hommes sages suivent la descente de l'étoile. Et les trois hommes sages suivirent la descente de l'étoile. - L'un est un homme de la force et du pouvoir, l'autre est l'homme de la sagesse et le troisième est l'homme de l'amour. - tandis que l'étoile descendit. Ainsi, même la lumière, l'amour et la volonté doivent suivre les cinq Kumaras, et dans le cas de l'histoire, les trois hommes sages sont les trois grands Maîtres qui voulurent localiser la naissance du Sauveur dans ce cycle. Ils voulaient être présents à la période de la naissance de l'étoile à cinq branches en Jésus, que nous connaissons comme Jésus-Christ. Et qui sont ces trois hommes sages ? L'un est l'homme de sagesse que nous connaissons comme le Maître Koot Hoomi, l'autre est l'homme d'amour, qui est Christ ou Maitreya et le troisième est le Maître de pouvoir ou Maître Morya. Les Trois vinrent de l'Orient, même dans l'histoire. Trois hommes sages, depuis l'Orient, suivirent l'étoile à cinq branches, tandis qu'elle descendait sur Terre. Et ils ont vu à nouveau la naissance d'un Sauveur, ont béni l'enfant et sont partis.

Ainsi, ceux qui reçoivent les Kumaras de façon quotidienne sont bénis par les Trois Grands Maîtres qui sont les représentants des trois grandes énergies que nous appelons la Lumière, l'Amour et la Volonté. Ainsi, la Lumière, l'Amour et la Volonté nous visitent lorsque nous sommes prêts à recevoir les cinq Kumaras. Dès lors, la nécessité de les recevoir avec la préparation adéquate!

En fait, tout le Rig Veda, duquel j'ai donné une parcelle dans le début du séminaire, ne pourrait pas chanter la splendeur de l'aube. La beauté et la splendeur de l'aube et son effet sur les planètes et les êtres planétaires ne pourraient pas être chantées par l'Ecriture la plus importante de la planète, le Rig Veda. Même les plus grands Maîtres sur la planète regardent l'aube avec "Ah". Ils sont toujours émerveillés par la beauté de l'aube, car les Kumaras font une visite remplie de compassion à la planète chaque matin.

Ce texte n'a pas été revu par l'auteur et peut contenir certaines erreurs.

MAITRE EK Vishnu Purana

Daksha 2



Maitreya dit : "On m'a dit précédemment que le Prajapathi Daksha est né du pouce du Créateur. Maintenant, tu me dis qu'il est né des Prachetasas, par Marisha. Ce doute rôde dans mon cœur. Par ton histoire, tu assures que Daksha est le fils de la fille de Soma. Comment est-ce possible que Soma devint le beau-fils de Daksha ?

Parasara dit : "La naissance et la fusion des êtres est continuelle et éternelle. Elle ne peut pas être comprise dans toutes ses subtilités même par les grands sages dotés de la super vision. Daksha et les autres sont nés encore et encore dans chaque yoga et vont encore et encore dans la fusion. Celui qui peut percevoir ne sera jamais confus. Encore davantage, vous ne pouvez pas dire lequel est âgé et lequel est jeune parmi eux. Eux tous émergent simultanément, aucun n'est plus âgé, ni plus jeune. L'intensité de l'ascèse et le degré de magnificence décidèrent de la place de chacun d'eux.

Maitreya dit : "S'il te plaît, décris la gloire des naissances des Devas, des Danavas, des Gandharvas, des serpents et des géants, en détails."

Parasara dit: "D'abord, Daksha reçu l'ordre du Créateur à quatre visages de reproduire la création. Maintenant, écoutez-moi quant à la façon dont l'ensemble de la chose prit place. D'abord, Daksha créa les Rishis, les Gandharvas, les Asuras et les serpents uniquement mentalement. Il vit que les êtres qu'il avait créés mentalement ne se multipliaient pas. Alors, il réfléchit sur la cause réelle et le processus de multiplication. A travers l'ascèse, Il découvrit que c'est seulement par l'acte de copulation entre le mâle et la femelle qu'il est possible de multiplier la création. Il se maria avec Asikni (Fertilisation), la fille du Prajapathi Virana (sperme

ou semence). Elle était une lumière de grande ascèse capable de concevoir toute la création. Pour préserver la multiplication, il reproduisit cinq mille enfants. (Cinq mille espèces principales d'entités biologiques). Narada vit tous les êtres qui avaient été multipliés. Il les approcha et leur parla dans un langage doux.

Narada dit : "Oh ! Vous qui montez le cheval vert ! Oh ! Vous les valeureux ! Vous voulez reproduire les générations. Écoutez-moi. Vous semblez faire vos propres efforts sans savoir ce qu'est la reproduction. Fous sont ceux qui ne connaissent pas ce qui est à l'intérieur et à l'extérieur de l'espace, qui ne connaissent pas le dessus et le dessous de l'espace. Comment pouvez-vous vous reproduire alors qu'il vous manque la connaissance de la localisation dans l'espace ? Vos mouvements sont empêchés depuis le haut, le bas et les côtés. C'est parce que vous ne comprenez pas les limitations de cette terre. Ainsi, je vous appelle des fous.



## La Science de l'Homme

Dr. K. Parvathi Kumar Premiers Enseignements de la Vie de Groupe des Jeunes, Partie 32 Août 2001, Visakhapatnam / Inde

#### La Troisième Sous-Chambre de la Troisième Chambre - 2

Ainsi, l'introspection de soi devrait conduire à une évaluation de soi. Quels sont les domaines dans lesquels je me débrouille bien ? Quels sont les domaines dans lesquels je ne suis pas au point ? Lorsque cela est reconnu et qu'une décision est prise que je m'améliorerai dans ces domaines dans lesquels je n'atteins pas la moyenne et lorsque je renforce cette décision avec une forte volonté, progressivement la nature ouvre les portes de la connaissance correspondante.

Une clé reliée à la nature est : si votre appel est sincère, il y a la réponse de la nature. Mais s'il est superficiel, alors la nature ne répond pas. Ainsi, les domaines dans lesquels nous souhaitons nous améliorer devront être reconnus et assez de volonté devra être générée, qui devra être maintenue. C'est ce que nous appelons "Gardez la Flamme allumée !" N'éteignez pas le foyer. Si le feu est éteint, les transformations ne sont pas possibles. Si le feu est brillant, alors il y a assez de chaleur générée et cela causera l'alchimie correspondante dans le corps.

Si les personnes ont inventé la photographie, le téléphone, le télégraphe, la radio, l'avion, la fission de l'atome, ce n'est pas par hasard. Il y a une aspiration ardente à trouver la clé pour voler ou la clé pour parler à distance, ou pour une communication à distance. C'est ce qui est donné dans les Ecritures en tant que Tapas. Votre aspiration ne peut pas être une aspiration superficielle; elle doit être ardente. Alors, le feu vous transformera. C'est ce qu'on appelle la Volonté. Une partie de la Volonté Divine qui vous correspond, existe dans la troisième chambre du mental. C'est là que vous devez éventer le feu afin que le feu brûle davantage et ne soit pas éteint.

Dans n'importe quel domaine de l'activité humaine, l'homme peut at-

teindre des sommets s'il a une telle volonté, une volonté ardente. De nombreuses personnes ont une volonté très froide. De nombreuses petites excuses suffisent pour sortir d'une pratique. Cette forte volonté ardente est associée à la couleur orange. C'est pourquoi, si les personnes n'ont pas la volonté adéquate, l'ajustement psychique pour développer la volonté en eux est de leur donner la couleur orange à contempler régulièrement dans le centre des sourcils.

La volonté cosmique a la couleur rouge. Sa réflexion dans la troisième chambre du mental est orange. La contemplation sur la couleur orange vous permet d'acquérir une pensée claire. Vous pouvez prendre le symbole d'une étoile à cinq branches de couleur orange. Méditez sur la couleur et le symbole dans votre front. Le son relié à la volonté cosmique est RAM. RA a été le Dieu du Feu dans toutes les théologies. Contempler sur le son RAM en visualisant la couleur orange dans le centre des sourcils stimule la volonté en vous et donne la clarté à la pensée mentale. Dans une situation clarifiée, vous voyez mieux et vous décidez mieux.

C'est ainsi que la contemplation sur la couleur et la contemplation sur certains sons nous est parvenue depuis les temps les plus anciens. Généralement, les contemplations sont réalisées au niveau du front où la volonté divine de l'homme existe, que je vous ai mentionné comme le troisième œil.

# La Contemplation sur l'Orange et le Son RAM

La contemplation sur l'orange est l'étape initiale pour toute transformation de soi. Il vous est aussi recommandé que chaque jour, lorsque vous réalisez une introspection, et si vous avez certaines idées pour améliorer vos conditions de vie, il est recommandé que vous en preniez note dans un livret qui a une couverture orange. Si vous avez régulièrement avec vous un petit livre avec une couverture de couleur orange, c'est un message à la nature que vous souhaitez être un étudiant de la connaissance. De même, si quelqu'un a beaucoup de confusion dans son mental, vous pouvez lui recommander de contempler sur la couleur orange brillant, avec le son RAM. Alors, une telle personne, au fil du temps, pourra dépasser la dépression du mental. Le son RAM et la couleur orange guériront toutes les perturbations émotionnelles, telles que la peur, la suspi-

cion, la jalousie, car elle brûle toutes ces émotions négatives. Le nombre correspondant est le nombre neuf.

J'ai donné, de façon extensive, les variétés de sons, les couleurs qui y sont reliées, leur énergie et le bénéfice que vous avez lorsque vous invoquez ces sons et ces couleurs. Si vous êtes intéressés, vous pouvez lire le livre "Mantrams". C'est toute la science des sons, des couleurs et des nombres. Ce sont toutes les formules de sons qui furent conçues dans les temps anciens et la procédure pour travailler avec celles-ci fut aussi donnée. C'est une science par elle-même. Lorsque vous travaillerez avec ces sons, ces couleurs et ces symboles, vous entrerez définitivement dans les transformations reliées et également dans la connaissance reliée, ce qui vous permettra de travailler mieux et d'être plus utiles aux personnes qui vous entourent. Pour cette raison, il y deux aspects que vous devez considérer dans votre vie quotidienne.

La contemplation quotidienne dans les heures du matin sur "Que fais-je ?", "Qu'ai-je à faire ?", "Est-ce que je fais ce que j'ai à faire ou juste ce que j'aime faire ?"

Ai-je un plan de progrès ou suis-je comme un bateau qui est exposé à tous les courants importants de la mer ? Est-ce que je passe la journée selon le vent et est-ce que je vis sans but ? C'est pourquoi vous devez vous demander à vous-même ce que vous souhaitez être dans la vie. Demandez-le vous continuellement ! Même si vous avez des réponses, ne les acceptez pas immédiatement. Continuez à vous interroger jusqu'à ce que vous receviez répétitivement la même réponse! Alors, cette contemplation vous donnera une idée de ce que vous souhaitez faire et de ce que vous faites.

C'est ce qui est appelé la revue constante. Si vous ne revoyez pas chaque jour, vous pouvez entrer inconsciemment dans une mauvaise trace. C'est pourquoi la question le matin est : "Monsieur Kumar, faites-vous ce que vous avez décidé de faire pour votre avantage ou pour l'avantage de la vie qui vous entoure ou l'atmosphère extérieure vous dévore-t-elle complètement, ainsi que votre temps ?"

Pour de nombreuses personnes, les événements de la journée décident des activités du jour. Vous voulez faire une chose et un ami arrive et vous fait une autre proposition. Ainsi, vous laissez votre décision et vous suivez l'autre décision. Vous voulez faire des asanas. Au même

moment, une personne arrive pour vous parler et, à cause de l'étiquette, vous allez vous occuper de lui et vous ne ferez pas vos asanas. Vous voulez étudier, au même moment, vous recevez un appel téléphonique d'une personne qui vous requiert dans un autre aspect. Votre travail est mis de côté et vous entamer cet autre travail. Cela signifie que le cours de ce que vous aviez fixé pour vous-même pour votre voyage, est affecté par l'extérieur. Votre plan est arrêté et un autre plan a pris le dessus. Ce que vous souhaitiez réaliser pour votre progrès est affecté par l'extérieur. Dans la soirée, vous pouvez voir ce que vous souhaitiez réaliser dans la matinée et ce que vous avez réalisé le soir.



Ce texte n'est pas corrigé par l'auteur et peut contenir quelques erreurs.

Paracelse - Santé et Guérison

Supporter le Processus de Guérison par le Calme et le Sommeil



Il est très attristant de voir la violation de l'harmonie, qui est la plateforme basique de la guérison. L'on devrait être capable d'imaginer l'impact de l'information soudaine, de changements soudains et de mouvements soudains imposés aux patients. De grandes perturbations pourraient arriver dans les courants de guérison dans et autour du patient lorsque des décisions soudaines sont prises et lorsque des mouvements sont réalisés. Le médecin devrait savoir qu'un patient interagit psychiquement avec l'information négative et réagit puissamment à une note d'encouragement. Une note d'encouragement est de grande importance pour un patient. Même s'il doit être informé de certains faits et que ces faits ne sont pas très favorables à entendre pour le patient, le choix juste des mots est très souvent aidant. Il est nécessaire qu'aucun faux encouragement ne soit donné au patient. Mais il est également nécessaire qu'au nom de la communication actuelle, l'on prenne en compte la psyché du patient. 'Dites la vérité et dites la de façon agréable' est un ancien dicton. Un médecin devrait trouver la façon de présenter la vérité aussi agréablement que possible. L'art de la parole est un acte de guérison. L'information qui n'est pas agréable peut être partagée de façon agréable, pour permettre à la psyché du patient de recevoir l'information sans être affectée. Le patient ne devrait, à tous prix, pas recevoir un choc dans son énergie psychique, lorsqu'il est informé de sa maladie. Les chocs sont évitables. C'est là qu'une langue de bon

rapport est nécessaire. Le tohu-bohu de la pratique moderne quotidienne ne peut pas oublier l'angle humanitaire. Chaque médecin doit dès lors développer en lui-même les qualités de l'humanitaire de même que celles de l'enseignant. Cette subtilité ne doit pas être ignorée.

Extrait de: Paracelse – Santé et Guérison (Health and Healing) Avec un abonnement, vous soutenez cet important travail (60 € / an)

Dr. K. Parvathi Kumar



### La Section des Enfants

### Sur le service

LE SERVICE INCONDITIONNEL, ALTRUISTE ET PUR PROVIENT DE L'AME.

LE SERVICE ÉMOTIONNEL, ÉGOÏSTE ET IMPUR PROVIENT DES PERSONNALITÉS.

#### Une Vie Féconde

Chers enfants,

U Sachez que votre vie sera accomplie non pas par le désir, mais par les actes que vous réalisez. Le travail comble.

Le désir vous hante. Le désir non seulement vous hante, mais également se multiplie lui-même et vous rend esclave.

Le désir est comme une superstructure. Une superstructure n'est pas possible sans la fondation et une autre structure par dessus.

Le désir vous implique à savoir comment construire une superstructure. Il vous distrait du fait de poser les fondations du travail.

Apprenez à être orienté vers les actes, mais non vers le désir. Lorsque les actes sont réalisés, les désirs sont accomplis.

Avoir un jardin de manguiers est un désir tangible. Il ne peut pas devenir une réalité à moins que vous entamiez les actes de bêcher la terre, d'explorer le champ, de semer les graines, de faire grandir les plantes, d'éliminer les mauvaises herbes, d'arroser le jardin, d'en assurer la surveillance, et ainsi de suite. Ne vous orientez pas directement vers le fruit. Orientez vous vers le travail qui finalement résultera dans le fruit.

Chaque enfant devrait arrêter de rêver en pleine journée et commencer à travailler, afin que nous ayons la prospérité, avec de nombreux jardiniers et les gardiens des jardins. Puisse le travail remplacer la pensée et le désir inutiles!

Dr. K.Parvathi Kumar

## Histoire pour les Jeunes

# Le Courage de Vidura

Son pouvoir de l'observation, sa connaissance étaient connus et il fut bien informé à tout moment. Vidura était le frère du roi d'Hastina et un membre du groupe d'experts du monarque. Conseiller le roi était une tâche difficile.

Le fils aîné et l'héritier du trône d'Hastina était ambitieux, envieux et peu scrupuleux dans la poursuite de ses désirs. Pour obtenir l'assentiment de son père pour ses plans, il avait l'habitude de mentir. Dhritarashta était doux et faible à cause de l'amour pour son fils et il avait l'habitude de lui céder. Vidura informa confidentiellement le roi des vraies intentions de son fils et des conséquences pour la monarchie et le royaume.

Le prince planifiait une guerre et le Grand Conseil siégeait dans la salle de l'assemblée pour réfléchir à la façon d'éviter la guerre. Vidura avait parlé aux Seigneurs et les avait suppliés de refuser leur consentement à la guerre. Ce serait la destruction du monde. Il accusa le fils d'un comportement injuste envers son père et le père, le roi, de faiblesse face à son fils. Le résultat de cet amour émotionnel du roi pour son fils serait la souffrance de tous les êtres. Son discours fut en vain. Le conseil approuva la guerre en accord avec l'opinion du roi et du prince.

Vidura vit la ruine de ses efforts et reconnut sa propre faiblesse : son amour fidèle pour son frère. Aussi il fit se démissionna de sa fonction et sortit de l'assemblée, du palais, sans regarder en arrière.

Histoire compilée du Srimad Bhagavatam. Les Enseignements de Vidura in: K.P. Kumar: Wisdom Teachings of Vidura. Dhanishta 1997

# FENÊTRE POUR LE SERVICE MONDIAL NOUVELLES ET ACTIVITES (Apports bienvenus)

# Espagne

Nom du groupe : Karuna A. Contact : Paqui Jiménez

Adresse: Av. del Aeropuerto, 10b 1-5 14 004 Cordoba

**Téléphone :** ++34 678112683 (de 16 h à 18 h)

**Email:** wttcordoba@gmail.com

#### Activités :

Nous avons célébré:

- Les prières de Pleine Lune, Nouvelle Lune et Dhanishta
- Les Solstices et les Equinoxes
- L'Appel de Mai (May Call) et l'Appel de Décembre (Décember Call)
- Le festival du Vaisakh
- Nous célébrons également les anniversaires des Maîtres avec un groupe de prières
- Nous nous réunissons les vendredis pour étudier des livres sacrés.

#### Séminaires:

- Pour naître dans une nouvelle conscience Partie 1 19 et 20 janvier Valentin Garcia Lopez.
- Une introduction à la science de l'homme Avril Josep Paradell Miro.
- Pour naître dans une nouvelle conscience Partie 2 8 et 9 juin Valentin Garcia Lopez.
- Maître C.V.V. 12 et 13 octobre Josep Pares Pérez.

Image du Mois du Bélier Bélier - Le Dirigeant de la Dynastie Solaire



Dans le passé ancien, il y avait la Dynastie Solaire, la Dynastie Lunaire et la Dynastie des Yadavas. Nous pouvons dire avec assurance que la Dynastie Solaire fut le premier rayon de la dynastie royale. La Dynastie Lunaire fut la dynastie du second rayon qui était également royale. La Dynastie des Yadavas fut la qualité mélangée. Ce fut la dynastie du troisième rayon et ce fut également une dynastie royale. En elle, il y avait le mélange de l'activité intelligente du troisième rayon et la sagesse du second rayon. Elles avaient la sagesse et l'activité intelligente, de façon égale. La culture de la Dynastie Solaire existe encore dans certaines parties du Rajasthan en Inde. Maître Maruvu (Morya) est un descendant de la Dynastie Solaire; il est un descendant du Seigneur Rama. C'est pourquoi sa vision, ses paroles et son travail sont directs. Il est de nature de feu.

Extrait de deux exposés du Dr. K. Parvathi Kumar.

#### **Revue des Livres**



### **Book of Rituals (Livre des Rituels)**

Le cadre de ce présent travail est d'expliquer la nature et le symbolisme de la clé ritualiste de la Sagesse. Ce travail traite de la valeur sacramentelle des initiations et des changements apportés à l'étudiant par celles-ci. Une des principales tentatives de l'auteur est de prouver que le contenu des rituels de l'initiation appartenant à de nombreuses religions et ordres est toujours resté le même et que le contenu commun est exprimé sous de

nombreuses formes, symboles et allégories à travers les siècles. L'aube de la science des rituels a sa source dans l'aube de l'humanité sur cette terre et ceci parce que l'aube de l'homme lui-même est le résultat d'un rituel organisé des forces invisibles de la nature au travail.

Ekkirala Krishnamacharya: Book of Rituals

**Copies:** The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org



## Sun-That I Am (Soleil- Cela Je Suis)

Lorsque nous pensons au Soleil nous devons penser à la conscience veritable, qui est la base de notre système solaire. Chacun de nous n'est qu'une unité de conscience. Chacun de nous est un mirco Soleil. Lorsque nous parlons du Soleil nous parlons de la conscience Je Suis. En d'autres mots nous parlons de nous mêmes. Le soi en vous et en moi n'est pas different du

soi de l'Ange Solaire. Ce n'est que la même conscience manifestée en différentes dimensions et magnitudes. L'essence du Soleil et la nôtre n'est que une et la même. Nous ne sommes pas différent de notre Soleil. Apprenons à voir le Soleil comme non différent du Je Suis. Les Véda disent, "Le Soleil que je vois et que Je Suis ne sont qu'un."

K.Parvathi Kumar: Sun-That I Am

Copies: The World Teacher Trust, info@wtt-global.ch

## Dates Mars/Avril 2015 astrologiquement importantes

| 20.02       | 10.26 | ■ Name India Dairean (4-lines de calail\Q 20027/\/ / \ 20027/ \/                                                                     |
|-------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 20.03.      |       | <ul> <li>Nouv. lune des Poissons (éclipse de soleil) ○ 29°27′ 升 / D 29°27′ 升</li> <li>○ → ↑ / Soleil entre dans le Bélier</li> </ul> |
| ¥           | 23.43 | Équinox du printemps: Contemplation sur Shambala, Sanat Kumâra                                                                       |
|             |       | et les six Dhyâni Bouddhâs                                                                                                           |
|             |       | ② en ↑ et 1e au 14e phase de la lune ascendante:                                                                                     |
|             |       | ·                                                                                                                                    |
|             |       | Contemplation sur Maître Morya et 15 jours de programme yogique                                                                      |
| 26.02       | 20.24 | pour semer une bonne semence pour l'année à venir                                                                                    |
| 26.03.<br>4 | 20:24 | ● Début de la 8° phase de la lune ascend. ● 05°49′ ↑ / D 29°49′ 其                                                                    |
|             | 21.11 | Contemplation sur Maître Morya                                                                                                       |
| 27.03.      | 21:11 | Début de la 9e phase de la lune ascend. ⊙ 06°50′ ↑ / D 12°50′ ®                                                                      |
| φ           |       | Jour de naissance de Lord Šŕî Râma (Fin le 28.03. à 22:39h)                                                                          |
| 29.03.      |       | Début de l'heure d'été (02:00h HEC→ 03:00h HEEC)                                                                                     |
| 30.03.      | 01:40 | Début de la 11e phase de la lune ascend. ⊙ 08°58′ ↑ / 🕽 08°58′ ।                                                                     |
| D           |       | Contemplation sur Maître Morya (Fin le 31.03. à 04:03h)                                                                              |
| 03.04.      | 11:48 | Début de la phase de la pleine lune $\bigcirc$ 13°19' $\Gamma$ / $\triangleright$ 01°19' $\triangle$                                 |
| Q           |       | Contemplation dans le centre de la tête sur Shambala, Sanat Kumâra,                                                                  |
|             |       | les six Dhyâni Bouddhâs, Râma et Maître Morya                                                                                        |
| 04.04.      |       | O Pleine lune du Bélier (éclipse de lune) ⊙ 14°24′↑ / D 14°24′ △                                                                     |
| 11.04.      | 18:24 | ● Début de la 8e phase de la lune descend. ● 21°28′ ↑ / ▶ 15°28′                                                                     |
| ካ           |       | (Fin le 12.04. à 16:56h)                                                                                                             |
| 14.04.      |       | Début de la 23e constellation <i>Dhanishta</i>                                                                                       |
| o"          | 12:32 | Début de la 11e phase de la lune descend. ⊙ 24°10′ ↑ / D 24°10′ æ                                                                    |
|             |       | Contemplation sur Maître Morya (Fin le 15.04. à 09:44h)                                                                              |
|             | 21:00 | Méditation de <i>Dhanishta</i> (Fin de la const. de <i>Dhanishta</i> le 14.04. à 23:24h)                                             |
| 18.04.      | 00:07 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                |
| ħ           |       | Nouvelle lune du Bélier: Contemplation sur «La Promesse»                                                                             |
|             | 20:57 | ● Nouvelle lune du Bélier  ○ 28°25′ ↑ / D 28°25′ ↑                                                                                   |
| 20.04.      | 11:42 | ⊙ → ♂ / Soleil entre dans le Taureau                                                                                                 |
| D           | 15:32 | Début de la 3e phase de la lune ascend. ⊙ 00°09′ ♂ / D 24°09′ ♂                                                                      |
|             |       | Contemplation sur le son qui s'élève du siège du cœur (Lion)                                                                         |
|             |       | via la gorge à la bouche (Fin le 21.04. à 13:36h)                                                                                    |
| 22.04.      | 12:19 | Début de la 5e phase de la lune ascend. ⊙ 01°59′ ♂ /D 19°59′ 耳                                                                       |
| ğ           |       | Jour de naissance de Šankarâchârya, le grand philosophe initié de                                                                    |
|             |       | <i>l'Advaita</i> (Fin le 23.04. à 11:48h)                                                                                            |
| 24.04.      | 12:05 | Début de la 7º phase de la lune ascend. ○ 03°55′ ♂ / 15°55′ ⑤                                                                        |
| Q           |       | Descente de Idâ, la force pour manifester et matérialiser                                                                            |
| 25.04.      | 13:08 | ● Début de la 8e phase de la lune ascend. ● 04°56′ ♂ / ▶ 28°56′ ●                                                                    |
|             |       | ·                                                                                                                                    |

Toutes les dates sont en HEC (Heures de l'Europe Centrale) jusqu'au **29/03.**, après en HEEC (Heures d'été de l'Europe Centrale) du Calendrier astrologique 2015/2016; publié par: The World Teacher Trust-Global, Büelstr. 17, CH-6052 Hergiswil.

#### LA GRANDE INVOCATION



règnes.

Formons le cercle de bonne volonté. **Omnia vincit Amor** (l'Amour vainc toutes choses) Du Sud par l'Amour, qui est pur, De l'Ouest, par la Sagesse qui est vraie, De l'Est, par la Volonté qui est noble. Du Nord, par le silence qui est d'or. Puisse la Lumière rendre belles nos vies. Oh! Hiérophante de notre rite, Que son Amour rayonne. Omnia vincit Amor (l'Amour vainc toutes choses) Nous nous inclinons en hommage et en adoration. Devant la Hiérarchie glorieuse et puissante, le gouvernement interne du monde, Et devant son joyau exquis, l'Etoile de la Mer, la

Mère du Monde. Du point de Lumière dans la Pensée de Dieu, Que la Lumière afflue dans la pensée des hommes. Que la Lumière descende sur la terre. Du point d'Amour dans le Cœur de Dieu, Que l'Amour afflue dans le cœur des hommes. Puisse le Seigneur revenir sur Terre. Du centre où la Volonté de Dieu est connue, Que le Dessein guide le faible vouloir des hommes! Le Dessein que les Maîtres connaissent et servent. Du centre que nous appelons la race des hommes, Que le Plan d'Amour et de Lumière s'épanouisse, Et puisse-t-il sceller la porte de la demeure du mal. De l'Avatar de Synthèse qui est omniprésent. Que son énergie se déverse dans tous les

Puisse-t-II élever la terre iusqu'aux Rois de Beauté. Les fils des hommes sont un, et je suis un avec eux. Je cherche à aimer, non à haïr. le cherche à servir et non à exiger le service dû. Je cherche à guérir, non à blesser. Puisse la souffrance apporter sa juste récompense de Lumière et d'Amour. Puisse l'âme. dominer la forme extérieure, et la vie, et toute circonstance. Et révéler l'Amour qui gît sous les événements du temps. Que la vision et l'intuition viennent. Puisse le futur se révéler. Puisse l'union intérieure triompher et les divisions extérieures

cesser. Puisse l'Amour pré-

valoir et tous les hommes

s'aimer.

Master D.K



## Tavâhamagna Uthibhir Mitrasya Cha Prasastibhihi Dwesho Yuto Sa Duritât Uryâma Martyânâ

"Oh! Dieu Solaire!
Tu es l'ami de tous.
En te vénérant
Les humains vont recevoir ta protection.
Puissent-ils être élevés hors de leur malice
Et de leurs pensées et actions malicieuses
Dans le royaume de gloire.
Puisse-t-il en être ainsi.

#### COMMENTAIRE:

Le feu est en tout. Personne n'existe sans feu à l'intérieur ou autour. Le feu protège la vie de l'intérieur, mais le feu à l'extérieur peut détruire la vie. Le colère, la haine et l'inimitié est le feu que l'humanité émet régulièrement à travers sa nature, sa pensé et son action. Le feu dès lors doit être vénéré pour brûler la malice en l'humanité et l'élever dans les splendeurs de la vie qui est aussi un aspect du feu. En fait, c'est le besoin du moment. Lorsque tant de travailleurs de la bonne volonté vénèrent le feu avec cette attitude, la crise actuelle peut être dissoute.