## LA LETTRE DE VAISAKH



### **HAMSA SIVA SOHAM**

T Bélier 2009 Mesha

Lettre numéro 12 / cycle 22 – 20 mars au 19 avril 2009 Le World Teacher Trust - Global



### **Invocation**

Puisse la Lumière en moi être la Lumière devant moi Que je puisse apprendre à la voir en tous. Puisse le son que je prononce révéler la lumière en moi Que je puisse l'écouter tandis que les autres parlent.

Puisse le silence être présent en moi et autour de moi, Le silence que nous rompons à chaque instant, Puisse-t-il combler l'obscurité du bruit que nous faisons Et le convertir en la Lumière de notre arrière-plan.

Que la vertu soit la force de mon intelligence, Que je puisse atteindre la réalisation, Que mon dessein s'inscrive dans le dessein de notre terre, Que mon plan soit un épitomé du Plan Divin.

Puissions-nous dire le Silence sans le rompre.
Puissions-nous vivre dans la conscience de l'arrière-plan.
Puissions-nous exprimer la lumière sous forme de joie.
Puissions nous être dignes de trouver une place au sein du
Royaume Eternel OM.



Lettre numéro. 12 / Cycle 22 – 20 mars au 19 avril, 2009 – T

### Table des Matieres

| Invocation du Maître E.K.                                              | 02             |
|------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Prière de l'Année                                                      | 04             |
| Message de l'année 2009-2010                                           | 05             |
| Message pour le mois du Bélier                                         | 09             |
| Message de l'enseignant                                                | 10             |
| Le Seigneur Krishna : Gîta Upanishad                                   | 11             |
| Le Seigneur Maitreya                                                   | 12             |
| Le Maître Morya – Maruvu Maharshi                                      | 13             |
| Le Maître Khut Humi – Devapi Maharshi                                  | 12<br>13<br>14 |
| Message Du Maître E.K.                                                 | 15             |
| Les Enseignements de la Sagesse de Vidura<br>Les Paroles de Shirdi Sai | 16             |
| Les Paroles de Shirdi Sai                                              | 17             |
| Sri Ramakrishna                                                        | 18             |
| La Prière de l'Homme Profane                                           | 19             |
| Le Discipulat                                                          | 20             |
| Méditations Occultes                                                   | 21<br>23       |
| Les Feuilles de l'Ashram                                               | 23             |
| Rudra                                                                  | 24             |
| L'amour                                                                | 25             |
| Le changement                                                          | 26             |
| Le silence                                                             | 27             |
| Hymnes sur Agni                                                        | 28             |
| Invocations de la Flamme Violette                                      | 29             |
| De la Plume de l'Enseignant                                            | 30             |
| Maitre Morya                                                           | 32             |
| Vishnu Purana                                                          | 39             |
| Extraits des Enseignements                                             | 41             |
| Paracelse- Santé et Guérison                                           | 43             |
| La Section des Enfants                                                 | 45             |
| Inde 2008/2009                                                         | 46             |
| Fenêtre pour le Service Mondial                                        | 48             |
| Information aux groupe                                                 | 50             |
| Revue de livres                                                        | 51<br>52<br>53 |
| Jours astrologiques importants                                         | 52             |
| La Grande Invocation                                                   | 53             |

Le Dr Sri K. Parvathi Kumar est le Président du « World Teacher Trust » et le Fondateur de la « Lettre de Vaisakh ». Les Enseignements donnés au nom des Maîtres sont tous des pensées-semence exprimées par eux. Ils sont élaborés et décrits par le Dr Sri K. Parvathi Kumar pour faciliter la compréhension de la moyenne des membres du groupe.

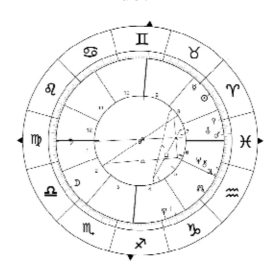
La « Lettre de Vaisakh» en allemand (imprimée) ; wtt@kulapati.de En espagnol (WTT Argentine) : wtt@wttargentina.org (WTT Espagne) : wtt.spain@gmail.com

La version anglaise de la « Vaisakh newsletter » est également disponible en version imprimée. Contactez, s.v.p.**Le Wolrd Teacher Trust Global**La Lettre de Vaisakh, Wasenmattstrasse, 1, CH-8840 Einsiedeln, SuisseE-mail : info@wtt-global.ch Website : www.worldteachertrust.org

### Prière de l'Année:

### PUSHAN EKARSHYE YAMASURYA PRAJAPATYA VYUHARASMIN SAMUHA TEJO ETTE RUPAM KALYANATAMAM. TATTE PASYAMIYOW SAVASOW PURUSHAHA. SOHAMASMI.

« Oh Dieu Solaire! Tu es le fils de Prajapathi. Tu es le seul garde du ciel. Tu nourris tout et tu régularises tout. Je te prie de retirer tes rayons et ta brillance. Par ta grâce, je serai alors capable de voir ton beau disque d'or. »



Pleine Lune de Bélier, 9 avril 2009, 14h 56 MET

### Message de l'année 2009-2010

D'une année de tolérance, nous entrons dans une année d'hostilité avec l'année 2009-2010. Lorsque le Soleil entre dans le Bélier, nous entrons dans une année d'hostilité. Cela paraît étrange que l'année soit appelée l'année de l'hostilité selon le calendrier Védique. « Viroodhi » est le nom sanskrit de cette année, ce qui signifie 'hostilité'.

Les événements du globe pourraient être infusés des énergies d'hostilité qui seront exprimées ou neutralisées selon les aptitudes de l'humanité. Les années 2009- 2010, 2010- 2011 et 2011- 2012 sont considérées comme des années de catastrophe selon le calendrier Maya. L'instinct belliqueux existant encore dans certaines poches de l'humanité pourrait être stimulé. L'humanité demande substantiellement la paix, mais il y a encore un petit pourcentage de l'humanité qui est possédée par l'énergie passée de la guerre, du pouvoir et de la suprématie. Jusqu'à ce que ces trois semences (guerre, pouvoir, suprématie) soient brûlées, la possibilité de guerre existe.

La guerre n'est qu'une expression des hostilités soutenues sur le plan subjectif des centres de pouvoir. De temps à autre, la guerre est précipitée causant des pertes humaines et la perte de ce qui a été construit durant des années. Il est nécessaire de neutraliser cela par un effort collectif de ceux qui ont la capacité de travailler du côté subjectif/subtil de l'humanité. Le Gouvernement Intérieur du monde dirigé par la Hiérarchie est au travail. Les Nouveaux Groupes des Serviteurs du monde doivent être les canaux pour la manifestation de la neutralisation subjective qui aidera à gagner une paix durable.

Seuls peuvent vraiment aider, les disciples et les groupes de travail qui ont neutralisé en eux l'instinct de se battre. L'entraînement de ces nouveaux groupes a été conçu par la Hiérarchie il y a six décades et les groupes ont été préparés à acquérir la paix intérieure avec l'aide du chemin octuple du yoga et les pratiques occultes correspondantes. La mentalité guerrière émergeant de l'inimitié existe dans une faible mesure au niveau individuel qui s'exprime comme conflit et agitation dans les groupes. Les groupes sont sensés être des instruments efficaces pour ma-

nifester les énergies subjectives – être des véhicules pour l'énergie hiérarchique visant à manifester la paix dans l'humanité. Les aptitudes de ces groupes seront testées dans les trois années à venir.

La paix est le résultat de l'innocuité. L'innocuité a été l'enseignement fondamental de toutes les religions. L'innocuité est une technique qui peut neutraliser tout conflit et agitation et manifester la paix. Il faudra voir maintenant comment l'humanité peut manier cette divine qualité. Il y a deux milles ans, Jésus Christ en a fait la démonstration. Il y a septante deux ans, le Mahatma Gandhi l'a démontrée. L'innocuité comporte le pouvoir de l'amour qui est l'antidote de l'énergie de pouvoir. L'innocuité a les ingrédients nécessaires de l'égalité qui neutralise la suprématie.

La sagesse dit que l'on devrait orienter l'énergie martienne vers la conquête de l'ennemi en soi-même. Cela conduirait à la transformation et à la transcendance. Puisse Mars, le régent de la guerre, être dirigé de manière appropriée. « Ennemis ! Attention à Vous » dit le Maître de la Synthèse.

### Téléchargements:

Méditation de Pleine Lune 09-10 (PDF): http://www.worldteachertrust.org/pdf/FullMoonFormula2009\_f.pdf

Kleem Krishnaya (MP3): http://www.worldteachertrust.org/med/klim-krishna.mp3 Kleem Krishnaya (WMA): http://www.worldteachertrust.org/med/klim-krishna.wma Prière (PDF): http://www.worldteachertrust.org/pdf/prayer\_09\_10\_f.pdf

Prière en sanscrit (MP3): Pushan Ekarshye: http://www.worldteachertrust.org/med/pushan-ekarshye.mp3

Prière en sanscrit (WMA): Pushan Ekarshye: http://www.worldteachertrust.org/med/pushan-ekarshye.wma

### La Formule de Pleine Lune

### Bélier 2009 – Poissons 2010

ETAPE 1 OM(7 x)

**5** MINUTES DE SILENCE

ETAPE 2 INVOCATION DU MAÎTRE E.K., M.N., C.V.V.

15 - 20 minutes de silence

ETAPE 3 MÉDITATION OCCULTE N°86

TABLES TURN. TIME TABLES FRAMED. PLANETARY ADJUSTMENTS.

LEVELS SET IN SQUARES. SET-SQUARES ERECTED.

RIGHT ANGLES ESTABLISHED. WRONG ANGLES ADJUSTED.

ACCOUNTS SQUARED UP.

(LES TABLES TOURNENT. LES HORAIRES SONT FORMULÉS. AJUSTEMENTS PLANÉTAIRES. LES DEGRÉS SONT MIS EN CARRÉS. LES CARRÉS ÉTABLIS SONT CONSTRUITS. LES ANGLES DROITS SONT ÉTABLIS. LES ANGLES ERRONÉS SONT AJUSTÉS. LES COMPTES SONT RÉGLÉS.)

15 - 20 minutes de silence

ETAPE 4 KLEEM KRISHNAYA NAMAH (18 x)

SILENCE

ETAPE 5 LOKA SAMASTHA SUKHINO BHAVANTU (3x)

OM SÂNTI SÂNTI SÂNTIHI

Les tables tournent. Les horaires sont formulés. Ajustements planétaires. Les degrés sont mis en carrés. Les carrés établis sont construits. Les angles droits sont établis. Les angles erronés sont ajustés. Les comptes sont réglés.

#### Commentaire:

Lorsque le chasseur devient un roi, de nombreuses transformations agréables adviennent en lui, qui sont exprimées avec tant de beauté et de poésie, à partir de la Méditation 80. Des transformations ultérieures sont mentionnées dans la Méditation 86. Dorénavant, l'âme, le voyageur prend une direction tout à fait différente dans son voyage. Le plan de vie change totalement mais progressivement. Un nouvel horaire est conçu pour lui en accord avec le Plan Divin. Le plan individuel se fond dans le Plan Divin. En conséquence, les aspects planétaires de son horoscope sont ajustés et ne lui imposent plus de Karma comme précédemment. Au contraire, la coopération planétaire prend place et des ajustements planétaires ont donc lieu. Une orientation appropriée est acquise vis-àvis de l'objectivité. L'objectivité est considérée comme un champ pour la manifestation intelligente du Plan Divin. L'objectivité est le carré avec lequel les niveaux sont établis. Le disciple fonctionne avec les personnes qui l'entourent par niveau. Il interagit avec un enfant comme un enfant, avec un adulte comme un adulte, avec le sage comme un sage, avec des intellectuels comme un intellectuel, avec des diplomates comme un diplomate, avec les délinquants comme le dirigeant, avec les dévots comme leur Dieu, avec les amis comme un ami, etc. Ainsi, dans le carré de l'objectivité, il marque des niveaux en rapport avec les autres. Par rapport à lui-même, il n'a pas de niveau. Il vit dans « les niveaux du néant, du rien, du zéro.» Avec sa nouvelle approche réorientée envers la vie et l'objectivité, il construit des structures nouvelles de vie en ses semblables, établissant des angles droits en eux et en éliminant avec amour les angles erronés pour leur permettre de clarifier leur Karma.

Ceci est le travail de toute âme accomplie. Tous ces ajustements peuvent être vus dans les biographies des initiés comme Jésus, Moise en Occident et Yudhishtira, Nala, Harischandra et une foule d'autres en Orient.



### Message du Mois du Bélier

Le Bélier, le signe le plus sublime qui marque l'inauguration de la nouvelle année solaire est le signe solaire qui a le plus de potentiel. Lorsque le Soleil transite le Bélier, ce potentiel surgit de l'intérieur. Le Bélier constitue la semence de l'année, tandis que les 11 mois suivants constituent sa croissance, sa fructification et sa culmination en la semence de l'année à venir. Depuis les brins d'herbe jusqu'à la grande création, tout croît avec la Volonté potentielle. Cette Volonté au niveau planétaire est représenté par Mars.

Cette croissance est de deux types : la volonté de croître à l'intérieur et la volonté de croître à l'extérieur. Le Yoga recommande de croître simultanément à l'intérieur et à l'extérieur ce qui garantira la longévité et la continuité. Un arbre qui grandit avec des racines plus profondes peut résister aux vents et aux tempêtes. Un arbre qui grandit sans ce type de racines est susceptible de tomber. Les royaumes qui ont grandi excessivement à l'extérieur sans croissance subjective sont tombés.

Lorsque l'homme est centré sur l'ego, il construit dans l'objectivité sans fondation subjective adéquate. Ceux-là souffrent de mortalité. Lorsque l'homme est centré sur l'âme, son activité demeure immortelle et pave la voie pour que d'autres puissent progresser. Les vies des grands initiés sont de vrais exemples de croissance intérieure et extérieure. Ils sortent du lot comme des pairs de Lumière qui guident l'humanité à travers des cycles de temps. Tels sont les Maîtres qui sont les vrais dirigeants de l'humanité. Les dirigeants centrés sur leur ego ne sont que des pygmées qui vont et viennent faisant la démonstration de leur égoïsme.

Puisse le pouvoir de Mars nous conduire à combattre l'armée de l'ego à l'intérieur. Les assistants en chef de l'ego sont le désir, la colère, l'illusion, l'aversion, la jalousie, l'orgueil et les préjugés. Ils doivent être vaincus par l'armée de l'âme, c'est-à-dire la bonne volonté, l'amour en action et l'utilisation intelligente de toutes les ressources au bénéfice des autres. Puissent les membres du groupe se dédier à nouveau à se tenir dans l'âme. Sinon, ils seront emportés par les courants du temps.



### Message de l'Enseignant

### Une dimension de la Vénération

Oh Seigneur! Tu es l'œil de lotus qui voit tout.

Tu es celui qui n'est point né, l'éternel.

Tu existes d'éternité en éternité.

Tu T'exprimes à travers nous, mais nous ressentons que nous nous exprimons.

Tu pulses en nous et nous sentons que nous pulsons.

Tu es le plus ancien ; rien n'existe avant toi, ni après toi.

En vérité, Tu existes en tout ceci.

Nous ne sommes que ton expression.

Puisse notre expression être la tienne.

Qu'aucune déflection n'ait lieu.

### Gîtâ-Upanishad Le Seigneur Krishna

Les Etapes du Yoga – 6

Prana et Apana sont des pulsations qui se contrecarrent. L'une conduit à l'autre et vice versa. Prana (l'inhalation) se transforme en Apana en tant qu'exhalation et Apana (l'exhalation) se transforme en Prana (inhalation). L'une est sacrifiée dans l'autre et vice versa. Observez le demi tour de l'exhalation en inhalation et observez le demi tour de l'inhalation en exhalation. Ceci est une discipline par elle-même. Le point de transformation de l'exhalation en inhalation et le point de transformation de l'inhalation en exhalation peuvent être observés. A ce point, ce n'est ni l'inhalation, ni l'exhalation et cependant c'est les deux. L'observation de ce point ouvre une porte vers ce qui est au-delà du principe d'alternance de Prana et Apana. La résonance de la pulsation peut être expérimentée. Ce type de résonance de pulsation est aussi une action double. L'action de pulsation est centripète et centrifuge. En observant le point où le centripète devient centrifuge et où le centrifuge devient centripète, on entre encore plus profondément dans son être ou la pulsation Pranique est beaucoup plus subtil. Ceux qui sont engagés dans ces pratiques devraient être purifiés des impuretés du mental.

La cessation de la respiration et de la pulsation ne cause pas la mort étant donné que la pulsation subtile prévaut et que dans cette résonance subtile de la pulsation, le mental objectif est absorbé et devient subjectif, où il se tient au seuil de la Lumière Dorée. Le Seigneur suggère cette méthode comme un moyen d'atteindre le saint des saints par la purification du mental via le Feu Pranique.



### Le Seigneur Maitreya

### Notre But

Notre séjour sur terre est pour enseigner la Vérité, les Lois, l'Amour et la coexistence pacifique. Nous donnons de la connaissance et nous donnons le chemin du yoga qui permet de traduire cette connaissance dans les actes quotidiens. La connaissance dans les actes quotidiens conduit à la synthèse.

Nous informons et nous montrons le chemin. Nous ne convainquons point, ni ne bombardons pas non plus la sagesse. Nous ne promouvons aucune idéologie, ni religion particulière. Nous n'argumentons pas catégoriquement afin de permettre aux personnes de croire.

Nous sommes délicats quand nous nous occupons des êtres. Nos enseignements sont aussi délicats. Nous n'affectons le libre arbitre des personnes autour de nous à aucun prix. Nous respectons entièrement ce libre arbitre. Nous enseignons. Nous ne punissons pas. A notre vue, tous les êtres sont des fleurs.

Les fleurs de l'âme doivent être maniées avec le plus grand soin pour permettre un épanouissement adéquat. Nous ne causons pas l'épanouissement. Les fleurs s'épanouissent elles-mêmes à travers le temps. Nous aidons seulement à éliminer les obstacles à cet épanouissement. Nous avons tendance à être des jardiniers. Vous pouvez nous utiliser comme le gouvernail de votre vie. Nous voulons servir.

# Maître Morya Maruvu Maharshi



#### Présence

Il était une fois un Mahatma – initié, qui vivait et enseignait sans relâche. Parmi ceux qui le suivaient, 12 d'entre eux étaient ardents. Parmi ces 12, trois étaient des femmes et neuf étaient des hommes. Les hommes recevaient la sagesse des enseignements et s'illuminaient eux-mêmes. Les femmes ne recevaient pas seulement la sagesse mais elles se réjouissaient aussi de la Présence par le biais de l'enseignant. Pour elles, la Présence de l'enseignant comptait beaucoup plus que la sagesse que l'enseignant transmettait. Se réjouissant de la Présence, elles apprirent et elles servirent aussi l'enseignant, pour se plonger profondément dans la Présence.

Lorsque le Mahatma transita, les disciples masculins vécurent selon la connaissance mais leurs enseignements ne purent transmetre la Vérité. Les disciples féminins enseignèrent également la même sagesse mais la Vérité put être transmise par la Présence qui était établie en elles. C'est la Présence qui réalise de façon magique la transmission de la sagesse de nouveau. Sans cette Présence, les enseignements ne sont que des sermons secs. La Présence est aussi importante que les enseignements. La Présence en Elle-même enseigne. Un disciple ferait bien de demeurer dans la Présence, de vivre et de se mouvoir en Elle. Des actions importantes ne peuvent être accomplies dans le champ Divin si l'on sort de cette Présence. Ressentez la Présence du Seigneur en vous et autour de vous. Pratiquez pour commencer. C'est aussi la réalité.



# Maître Koot Hoomi Devâpi Maharshi

### L'Impasse de la Conscience

Ne recherchez pas les Ashrams, c'est fou. Cela vous mènerait à l'illusion. Partout où un bon travail est fait pendant une période de 12 ans, là l'Ashram est présent éthériquement. Dans l'âge du Verseau, les Ashrams se déplacent le long des lignes du bon travail. Là où la Bonne Volonté est en action, là est l'Ashram. Servez le plus faible, guérissez le malade et enseignez l'évangile de la Vérité. Si vous le faites avec assez de zèle, l'Ashram vous contacte. Vous n'avez pas à le faire.

Ne parlez jamais de vous-mêmes, ni ne parlez pas des Mahatmas. Parlez de l'amour, parlez plaisamment, parlez pour guérir, parlez de la Lumière. Le dernier message de Bouddha à ses disciples fut : « Demeurez dans la Lumière et faites votre part ; ne parlez pas de vous-mêmes. Vous serez dans mon éternelle Présence. » Les aspirants en général parlent d'eux-mêmes, du travail dur qu'ils font, du peu de réalisations qu'ils ont acquises et ils parlent aussi de leur connexion avec les Mahatmas. De telles personnes sont dans une impasse de conscience.





### **Une Simple Approche**

Le mental des humains est soucieux et toujours occupé par le comportement humain. Ils discutent, analysent, discernent et définissent tout le temps le juste et le faux. Ils sont donc noyés dans les pensées terrestres. A la place, ils peuvent chaque jour consacrer une part de leur temps à contempler une forme humaine pleine de beauté et de vertus. En contemplant régulièrement cette forme et ces vertus, les vertus en eux sont stimulées et leur permettent de suivre le chemin du vertueux. Ils vont même rencontrer les êtres vertueux de la création. La contemplation régulière aide à établir une place pour le Divin dans la demeure de leur mental. C'est une voie simple mais très efficace.

Les Sages conseillent donc de vénérer des figures idéales comme Rama, Krishna, Bouddha et le Christ pour aider les esprits simples à se transformer en Divinité.



### Vidura

## Enseignements de Sagesse

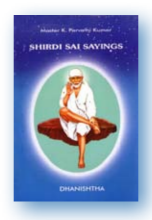
Les actions
Qui vous mènent au désespoir complet
Devraient être évitées
Tout de suite.
Conseillez la conscience sur ce point.



### Paroles de Shirdi Sai La Pratique Réalisable



Mangez ce que vous pouvez digérer. Pratiquez ce qui est réalisable. Ne cherchez pas des pratiques spirituelles que vous ne pourrez poursuivre confortablement pendant de longues années. Cela engendre des indigestions et par conséquent le dégoût correspondant.





### Message du Sri Ramakrishna

### Vénérer Dieu est Prêcher

Si, au lieu de prêcher aux autres, on vénère Dieu à tout moment, c'est prêcher assez. Celui qui s'efforce de se libérer, est le véritable prêcheur. Des centaines de personnes viennent de toutes parts vers celui qui est libre et sont enseignées. Lorsqu'une fleur s'ouvre, les abeilles viennent vers elle sans être invitées.

Les fourmis se rassemblent elles-mêmes là où des morceaux de sucre sont tombés. Si vous essayez de devenir du sucre candi, les fourmis viendront d'elles-mêmes vers vous.

### La Prière du Profane



Ma dévotion pour Toi est considérée comme de l'émotion par mes amis.

Ils m'avertissent à propos de ma passion.

Que ce soit de l'émotion, de la passion ou de la dévotion.

Je n'ai pas besoin de prudence dans ma passion pour Toi.

Ta compassion est suffisante.

Je sais que Tu es un océan de compassion.

### Discipulat

### La Loi pour Guérir

Il n'y a jamais aucune liberté par rapport à la Loi de Service. Le service est une loi ordonnée par Dieu à laquelle on ne peut échapper. Toute évasion apporte ses inévitables pénalités si l'évasion est volontaire. Servir est le but de l'existence. A travers le service nous accomplissons notre tâche de juste relation, d'amour envers Dieu et l'homme. Cela donne une expression pratique à nos idéaux et à notre bonne volonté, notre amour et notre sagesse. Notre salut et le salut des autres résident dans le service. Celui qui s'efforce de servir est un bienfaiteur de l'humanité.

Le besoin pressant de servir est la caractéristique fondamentale de l'âme, l'expression d'une impulsion spirituelle intérieure. Le service est le résultat de l'opération combinée de la volonté, du cœur et du mental, de l'énergie de sacrifice et de la connaissance. Le service fait sortir le meilleur qui est en nous. C'est la fondation d'une vie constructive. Il nous pousse à avancer vers l'expansion, le progrès et la perfection. Le service commence avec l'accomplissement de tous ses devoirs et obligations. Le domaine du service et le domaine des obligations ne doivent jamais s'exclure l'un l'autre.

Nous ne sommes pas placés sur la planète pour la décorer mais pour être utiles. Dieu et l'homme ont besoin de toutes les aides possibles, car il y a énormément de travail et de nombreuses tâches dures à accomplir. Le besoin est là mais il n'y a pas assez de travailleurs pour répondre au besoin. Nos capacités et nos pouvoirs font partie du patrimoine du monde et nous devons faire notre part pour le bien être et le progrès du tout. La véritable victoire dans la vie est vue dans les réalisations constructives. Toute vie est un combat d'un certain type et si notre vie n'est pas un combat pour accomplir quelque chose d'utile, ce n'est pas une vie du tout.



## Méditations occultes Méditation 28

Loosening the spirals of Karma, the serpent shines winged and escapes through the bore of the Sun's body from above the eyebrows. Henceforth the serpent is the winged messenger of the Gods. He is Mercury.

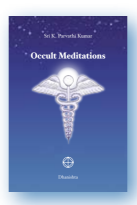
(Relâchant les spirales du Karma, le serpent ailé brille et s'échappe par la percée du corps du Soleil par dessus les sourcils. Dorénavant, le serpent est le messager ailé des Dieux. Il est Mercure.)

#### Commentaire:

Les anneaux du Karma sont innombrables. Ils enchaînent l'homme. Le désir est la cause d'un tel esclavage. L'asservissement grandit jusqu'au point de suffocation tandis que l'homme continue de désirer. Les anneaux du Karma se resserrent juste comme les anneaux du serpent autour de l'extrémité de sa queue.

L'homme cherche la libération de l'esclavage. Il cherche la voie et finalement trouve que le service désintéressé à la vie qui l'entoure est la clé de la libération de la limitation. Tandis qu'il trouve le chemin et décide de marcher sur le chemin de la bonne volonté, il rencontre l'Enseignant dont la vie est une démonstration de service et de don aux autres. La démonstration est le meilleur moyen d'enseigner. Alors, les personnes comprennent mieux et suivent l'Enseignant. Initialement, ils imitent l'Enseignant. Cette imitation est le fait de suivre implicitement, mais n'est pas une imitation explicite. L'imitation est une dimension de rituel. Toute la création est un tel rituel. Le rituel conduit au fonctionnement créatif par l'imitation. Pour autant que le service de l'homme acquière une dimension d'altruisme, les anneaux du Karma se délient. Chaque fois que des pensées d'égoïsme entrent en lui, les anneaux se resserrent. Le relâchement et le resserrement du Karma continuent à advenir chez l'étudiant lorsqu'il oscille entre l'égoïsme et l'altruisme. C'est la péri-

ode de probation de l'aspirant. Une fois que le rythme du service est bien établi en lui, il est accepté sur le sentier et s'élève vers le haut avec consistance. Les spirales du Karma se relâchent. Les anneaux sont plus amples dans les états plus élevés de conscience, tandis qu'ils sont plus étroits dans les états inférieurs d'égoïsme. Les spirales du Karma existent jusqu'au centre du Soleil, qui est le centre Ajna. Une fois que la conscience s'échappe par la percée (l'échelle), expliquée dans la méditation précédente, au-delà du corps pituitaire, qui est aussi appelé le centre des sourcils, la conscience serpentine s'échappe dans les royaumes supérieurs et se transforme ellemême en un serpent ailé et brillant. La conscience du disciple se déplace dans les états éthériques de l'Akasha comme un être ailé. Elle porte le rayonnement éthérique et se déplace dans l'expansion du bleu. Le voyage est donc accompli. Par la suite, le disciple rejoint les scouts de la création c'est-à-dire qu'il atteint les états de Mercure dans le sens qu'il amène des messages des cercles supérieurs aux cercles inférieurs et des cercles inférieurs aux cercles supérieurs. Il devient un arbitre entre les plans supérieurs et les plans inférieurs. Il demeure pour toujours un messager des Dieux et un membre du Plan Divin. Il est recommandé à l'étudiant de visualiser le chemin ascensionnel de la Kundalini depuis Muladhara, de se mouvoir à travers le chemin via les centres éthériques du Sushumna, d'atteindre le centre des sourcils et alors, d'ascensionner dans l'étendue du bleu avec les ailes. Il est recommandé de visualiser en plus, qu'il vole avec ses ailes dans le bleu illimité, rencontrant un groupe d'êtres volants semblables, et qui ont déjà volé dans les différentes hauteurs et avec différents rayonnements. Lisez soigneusement cette méditation trois fois et accomplissez le travail de visualisation.



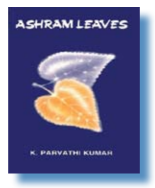
Tous ces ajustements peuvent être vus dans les biographies des initiés comme Jésus, Moise en Occident et Yudhishtira, Nala, Harischandra et une foule d'autres en Orient. De : Dr. K. Parvathi Kumar : Occult Meditations. Dhanista, Suisse, 2006

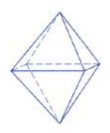
### Les Feuilles de l'Ashram



### **Immortel**

L'immortel est né en même temps que le mortel. Auto imprégné, il avance et il recule.

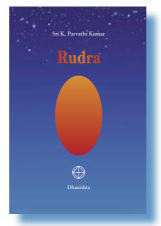




### Rudra

### 30. TRIAMBAKA

Triambaka signifie l'être aux trois yeux : l'œil gauche, l'œil droit et le troisième œil octroient la vue, la sagesse et la vision (les trois yeux du Seigneur représente la Lune, le Soleil et le Feu. L'œil gauche représente la Lune, l'œil droit représente le Soleil ; et le troisième œil représente le Feu cosmique. L'œil du feu cosmique est relié au plan cosmique. L'œil droit du feu solaire est relié au plan solaire. L'œil gauche de la lumière lunaire est relié au plan planétaire. Dans tous les trois plans, il demeure le spectateur transmettant l'énergie de base pour la subsistance de ce plan. Les trois yeux sont reliés à la matière, la force et la conscience, tandis que le Seigneur lui-même est l'état d'être au-delà des forces triangulaires.





L'Amour

L'Amour vous permet de voler, de voler toujours plus haut. L'amour vous installe dans l'espace sans limite.





Le Changement Le changement est le drame de la vie.





Le Silence

Le silence est utile si on l'observe Avant de s'embarquer dans une tâche.





### Hymnes sur Agni

### 25. AA YOUDEVA KSHUMATI PASVO AKHYAD DEVANAAM YAJNANI MAANTU UGRA MARTANAAM CHIT URAVASEER AKRUPRAN PRUDHE CHIDARYA UPARASI AYOOH

Oh Seigneur Agni! Dans une maison comblée, de nombreuses vaches sont nourries parallèlement aux humains. Les Sages et les Dévas résident auprès des troupeaux de vaches. La présence de troupeaux de vaches parle des capacités du maître de maison. Puissions-nous être de ceux qui sont capables de nourrir des troupeaux de vaches.

#### Commentaires:

Vénérer le Seigneur Agni permet de rassembler des vaches autour de soi. La vache dans le Symbolisme Védique représente les centres aux sécrétions éthériques comme l'Ajna, Vishudhi et Anahatha. Lorsque ces vaches secrètent à l'intérieur, nous devenons des êtres capables et nous pouvons nourrir les hommes comme les animaux.

## Invocations de la Flamme Violette



### Oh vénérable Flamme Violette!

Scelle-nous dans la Lumière du Comte St-Germain. Scelle-nous dans la Lumière de Kalapa et Saravasti.

Conduis-nous dans les Temples Rupestres des Montanges Bleues, de l'Himalayas, des Alpes, des Rocheuses et des Andes.

Oh vénérable Flamme Violette, Sois compatissante d'accorder Le contact de la Lumière de Boudha, La Lumière du Bodhisattva, La Lumière du Seigneur Krishna Et installe-nous dans la Synthèse de CVV.

Elève!

Elève!

Elève!



### De la Plume de l'Enseignant Service aux Ames qui Transitent

### QUESTIONS D'UN MEMBRE DU GROUPE :

Je voudrais savoir quelle est la principale chose à faire pendant la désincarnation d'une personne et quelle est la façon la plus adéquate d'invoquer la guidance et la protection des Dévas au moment de la désincarnation de quelqu'un ?

Est-il aussi efficace de réciter le mantra dans un lieu différent (c'est-à-dire pas près de la personne) ?

Lorsqu'on récite le mantra, devrait-on prendre une position spécifique par rapport au corps du mort ?

Pendant que l'on chante Narayana, devrait-on toujours visualiser la couleur bleue sur le corps qui descend puis ensuite s'élève et finalement descend ?

Quel est le laps de temps qui s'écoule entre le moment de la mort et le moment où la personne quitte ce plan ?

Est-il utile de pratiquer du Reiki sur le corps du défunt ?

Une fois que les services funèbres et l'enterrement sont terminés, devrais-je mener certaines pratiques pour nettoyer les énergies de mes corps ?

#### **RÉPONSES:**

Tout le travail consiste à coopérer avec l'âme qui transite et l'orientation du serviteur devrait être vers l'âme et non vers la personnalité.

Le serviteur doit invoquer un Maître de Sagesse pour guider et protéger le travail de guérison et réaliser un service de guérison soit pour la transition soit pour la restitution de la santé. Il doit construire un triangle avec l'énergie de guérison de Narayana au centre avec un Maître de Sagesse au sommet, le serviteur comme deuxième point du triangle et le patient comme troisième point. Pour plus de détails, veuillez vous référer aux articles de guérison occulte dans Paracelsus.

On peut chanter Narayana à haute voix si possible, on peut aussi le faire silencieusement si la première solution n'est pas possible.

Si l'on chante près du patient, le serviteur doit s'asseoir au plus près de l'oreille gau-

che du patient.

Le faire à proximité du patient est la première préférence. Si non, il faut se visualiser assis près du patient et chantant le Mantra.

Une bougie près de la tête et de l'encens de bois de santal sont une aide pour faciliter le départ. Mais lorsque ce n'est pas possible, chanter le mantra est suffisant.

Chanter le Mantra est l'élément le plus essentiel pour que l'âme puisse sortir du corps. . En chantant le mantra, on peut visualiser du bleu et des variations de bleu y compris du violet. Lorsque le serviteur travaille à assister lors d'une transition, la visualisation de la couleur devrait uniquement se faire dans l'ordre ascendant.

L'âme qui transite aura une dimension du temps différente, un mois sur le plan physique est égal à un jour pour l'âme qui transite. Elle demeure 7 jours à son échelle, ce qui est sept mois pour nous. Par la suite, elle perd la mémoire des lieux, des personnes et des relations terrestres et se prépare à revenir.

Il est utile de pratiquer du Reiki sur le corps du défunt pour restaurer la paix et l'équilibre pour les cellules du corps qui finalement se décomposent en 24 heures.

Le serviteur peut se nettoyer lui/ elle-même en visualisant la couleur orange à l'intérieur et autour de soi après avoir pris un bain.

#### L'Observation d'un Membre

Cher Frère Maître Sri Kumar,

Même avec l'organisation du WTT, vous êtes libre et cela me rend heureux. Vous n'êtes pas dirigé par l'organisation du WTT, vous êtes libre. Dans l'organisation du WTT, certains pensent qu'ils peuvent diriger. Dans le groupe du WTT, certains pensent qu'ils sont très spéciaux, et je ne suis pas d'accord avec ces pensées. Etre un chef est diriger et non se sentir un Chef. Il faut espérer que les organisateurs du WTT ne se sentent pas des Chefs. Pour moi, ce sont de vieux schémas. Puisse ces anciens schémas disparaître progressivement. Vous laissez libres, vous êtes libres et je viens seulement aux vies de groupe à cause de la lumière, l'amour et la puissance en vous et en Kumari.

Avec un amour profond, merci pour votre liberté.

Namaskarams Master pour toujours à vos pieds de lotus.



### MAITRE MORYA Partie 8

### Le Thâkur bénit l'Akâli. Discussion sur le Magnétisme.

Après le déjeuner, il dit adieu au « Guerrier de Dieu », qui partait sur la route de Bombay. Le digne Sikh nous donna à tous une ferme poignée de main, puis, en élevant sa main droite et en prenant une posture sérieuse et solennelle, il nous donna à chacun sa bénédiction à la façon des sectateurs de Nanak. Mais lorsqu'il approcha le Thâkur qui était à moitié allongé sur le sol et utilisait sa selle comme un coussin, son visage changea soudain d'expression. Le changement était si brusque et si évident que nous le remarquâmes tous. Jusqu'à ce moment là, il était passé rapidement de l'un à l'autre, serrant la main de chacun et les bénissant ; mais lorsque ses yeux tombèrent sur Gulâb-Lal-Singh qui observait de loin les préparatifs pour le départ, il s'arrêta net et l'expression solennelle et un peu fière de son visage montra soudain des signes d'embarras et d'humilité.

Au lieu du « Namaste » (Je vous salue) habituel, notre Akâli se prosterna de façon inattendue devant le Thâkur. Respectueusement comme s'il s'était adressé au Gourou d'Amritsar, il murmura clairement : « Ad'eya, sâdhu-sâbid, âsîrvâd » (salutations saint Sahib, veuillez me donner votre bénédiction) et il resta sur le sol.

Nous fûmes si étonnés de cette performance, que nous nous sentions aussi un peu embarrassés, mais le visage du mystérieux Rajpoute demeura aussi calme et indifférent que d'habitude. Lentement, il détourna ses yeux de la rivière et les dirigea vers l'Akali qui se tenait prosterné devant lui. Puis, il toucha simplement de son index la tête du Sikh, sans dire un mot puis se

leva en remarquant qu'il valait mieux partir tout de suite parce qu'il se faisait tard.

Tout au long du chemin, le Thakhur suivait à cheval notre voiture qui marchait très lentement suite à l'épaisse couche de sable qui recouvre toute la région. Il nous racontait les traditions locales de Hardwar et du Rajistan; les légendes épiques qui s'étaient développées parmi cette population depuis des temps immémoriaux et les hauts faits des Hari-Kulas (littéralement « Hari-Kula » signifie « de la famille du Soleil ». Kula signifie en sanskrit « nom de famille » ou « surnom ». Les princes Rajpoutes, spécialement les Maharanas de Udaipur sont extrêmement fiers de leur origine astronomique - la princesse de la race héroïque de Hari (le Soleil). Ce nom de « Hari-Kula » fait supposer à beaucoup d'orientalistes qu'un membre de cette famille émigra vers l'Egypte à l'époque préhistorique sombre des premières dynasties des Pharaons, et que les anciens Grecs empruntant le nom et les traditions, formèrent ainsi leurs légendes au sujet du dieu-soleil Héraklès. (dérivé de la déesse Héra et kleos, la gloire, la réputation.

Hercule en est l'équivalent latin). Les anciens Egyptiens déifièrent le Sphinx sous le nom de « Hari-Mukh » ou le Soleil au dessus de l'horizon. Dans la chaîne de montagnes qui borne le Cachemire au nord se trouve, et c'est bien connu, un énorme sommet (13.000 pieds au dessus de la mer) qui ressemble tout à fait à une tête et porte le nom de Harimunk. Ce nom se rencontre aussi dans les plus anciens Puranas. D'ailleurs, pourquoi les philologues ne feraient-ils pas quelques recherches sur les étonnantes coïncidences des noms et des légendes ? Il semble qu'il y ait là un riche champ pour des recherches futures...Sur le Harimunk hymalaien, il y a un lac sacré appelé « Ganga Bal » (lieu du Gange) et les superstitions populaires désignent l'immense tête comme la tête de « Hari » - le dieu du soleil qui se couche. Cela peut-il n'être qu'une coïncidence ? J'ai l'audace de croire qu'il y a autant de hasard dans ce jeu de noms que dans le fait que l'Egypte, comme l'Inde, considèrent les vaches et les taureaux comme sacrés et que les anciens Egyptiens du pays des Pharaons avaient la même horreur religieuse de tuer du bétail, à savoir les vaches et les taureaux, tout comme les Hindous modernes.

Le soir commençait à tomber quand nous arrivâmes sous les arbres d'une jungle sauvage et bientôt nous rencontrâmes la rive d'un grand lac. Quelque chose eut lieu qui de prime abord pouvait apparaître comme tout à fait normal mais qui fut en réalité énigmatique. Nous avions quitté nos voitures. Près de la rive, largement couverte de roseaux (non pas les roseaux répondant à nos conceptions russes mais qui répondaient plutôt aux descriptions de Gulliver à propos de la nature à Brobdingnag) se tenait un grand ferry boat tout neuf, attaché aux roseaux. Il n'y avait personne près du bateau et le rivage semblait complètement désert. Il restait une heure et demie à deux heures avant le coucher du soleil et ainsi, pendant que les domestiques du Thakur sortaient nos bagages des voitures et les transportaient sur le bateau, nous étions assis sur les ruines proches des eaux et nous profitions de ce charmant lac. Mr Y. se préparait à peindre le paysage, qui était vraiment magnifique.

- « Ne vous pressez pas de prendre cette vue, dit Gulab-Lal-Sing, dans une demie heure nous serons dans l'île où la vue est encore plus belle. Nous pourrons y passer la nuit et la matinée demain. »
- -« Je crains que dans une heure, il ne fasse trop sombre » dit Mr Y. en ouvrant sa boîte de couleurs et en ce qui concerne demain, nous devrons probablement partir de bonne heure. »
- Oh! non, il n'est pas nécessaire de partir de bonne heure. Nous pourrons même rester une partie de l'après-midi. D'ici à la gare il n'y a que trois heures de route et le train de Jubbulpore ne part qu'à huit heures du soir. Et puis ajouta le Takur en souriant mystérieusement comme à son ordinaire, ce soir sur l'île vous allez être témoins d'un curieux phénomène naturel très intéressant. Je vais vous offrir un concert. »

Nous tendîmes tous l'oreille avec curiosité.

- « Dans quel type d'île allons-nous ? » demanda le colonel avec curiosité. Pourquoi ne pas passer la nuit ici sur la rive où il fait si frais et où... » «
- « Où la forêt pullule de léopards folâtres et où les roseaux abritent de jolies familles de serpents. C'est sans doute là ce que vous alliez dire Colonel ? interrompit le Babu avec un large sourire. « Regardez seulement sur votre droite, sous les roseaux près de Miss B, admirez cette heureuse famille : père, mère, oncles, tantes, enfants » il commença à compter « je suis même certain de pouvoir vous indiquer la belle-mère dans ce groupe... »
- Miss B regarda dans la direction indiquée et se mit à pousser des cris tels

que les échos de la forêt mugirent en réponse et courut se réfugier dans la voiture. A environ trois pas d'elle se voyaient au moins quarante serpents adultes ou petits. Ils s'amusaient à faire des sauts périlleux, à s'enrouler, à se redresser, à entrelacer leurs queues présentant à nos yeux dilatés un tableau de parfaite innocence et de contentement naïf. Le Takur qui s'était installé confortablement à côté de Mr Y. pour le voir peindre, quitta son siège et regarda attentivement le dangereux groupe, tout en continuant à fumer tranquillement son gargari, le narguilé des Rajpoutes.

- Si vous ne cessez de crier, vous allez attirer en dix minutes tous les animaux sauvages de la forêt qui viennent chercher de l'eau ici avant la tombée de la nuit. remarqua-t-il avec un léger sarcasme dans la direction de Miss B. qui sortait son visage tout pâle tourmenté par la peur de la Tonga. Nous n'avons rien à craindre. Si vous n'excitez pas un animal, il est presque certain qu'il vous laissera tranquille et s'enfuira probablement loin de vous.
- En disant ces mots, il agita légèrement sa pipe dans la direction de l'assemblée des serpents. La foudre tombant sur eux n'aurait pas pu avoir plus d'effet. La masse vivante sembla immobilisée un instant puis disparut rapidement parmi les roseaux avec des sifflements et des bruissements de feuilles.
- Mais c'est là du pur magnétisme, dit le Colonel qui n'avait pas perdu un geste du Takur. Comment avez-vous fait cela Gulab-Sing ? Où avez-vous appris cette science ?
- Ils ont simplement été effrayés par le mouvement brusque de mon narguilé, et il n'y avait là ni science, ni magnétisme. Peut être entendez-vous par ce mot moderne et à la mode ce que nous les Hindous appelons vashikarana vidya, c'est-à-dire la science de charmer les gens et les animaux par la force de la volonté. Ces serpents s'encourent simplement parce qu'ils ont été effrayés par mon mouvement dirigé contre eux...
- Mais vous ne niez cependant pas avoir étudier cette science et posséder ce don ?
- Non, je ne le nie pas. Tous les Hindous de ma secte sont tenus d'étudier les mystères de la physiologie et de la psychologie entre autres secrets que nous ont légués nos ancêtres. Mais en quoi cela importe-t-il ? Je crains bien, cher Colonel, dit le Takur avec un tranquille sourire, que vous n'ayez tendance à considérer mes actes les plus simples à travers le prisme mystique. Narayan vous a dit toutes sortes de choses sur mon compte quand je n'étais

pas là....n'est-ce pas ?

Et il regarda Narayan qui était assis à ses pieds avec un mélange indescriptible d'affection et de reproche. Le colosse du Deccan qui perdait rarement de vue le Takur, baissa les yeux et garda le silence.

- Vous avez deviné, répondit Mr.Y. sans se détourner de ses instruments de dessin. Narayan voit en vous quelque chose comme son ancienne divinité Shiva, quelque chose de tout juste inférieur à Parabrahman. Le croiriezvous ? Il nous a assuré sérieusement c'était à Nassik- que les Raja Yoguis et parmi eux, vous-même bien que j'avoue ne pas comprendre encore ce qu'est exactement un Raja Yogui peuvent obliger n'importe qui à voir non ce qui est devant ses yeux à ce moment, mais, ce qui est dans l'imagination du Raja Yogui. Si je m'en souviens bien, il appelait cela Maya... Mais ceci semble un peu exagéré...
- Eh bien! Vous ne l'avez pas cru, naturellement et vous vous êtes moqué de Narayan? demanda le Takur en sondant de ses yeux les vertes profondeurs du lac.
- Pas précisément...Peut être un peu, s'il faut l'avouer, continua Mr.Y. absorbé par le paysage et essayant de fixer les yeux sur les traits saillants de celui-ci. Je dois dire que je suis très sceptique sur cette sorte de sujets.
- Et connaissant Mr.Y. comme je le fais, dit le Colonel, je puis ajouter que même si l'un de ces phénomènes lui advenait personnellement, il serait dans le cas, comme le Dr. Carpenter, de douter du témoignage de ses propres yeux plutôt que de le croire.
- Vous exagérez un peu, mais il y a du vrai dans ce que vous dites. Peutêtre n'aurais-je pas confiance en moi-même en pareil cas, et je vais vous dire pourquoi. Si je voyais quelque chose qui n'existe pas, ou plutôt qui n'existe que pour moi, la logique interviendrait. Quelque objective que ma vision puisse être, avant de croire à la matérialité d'une hallucination, je sens que je devrais douter de mes propres sens et de ma raison... D'ailleurs quelle absurdité que toutes ces suppositions. Comme si je pouvais croire à la réalité d'une chose que je serais seul à voir ; cette supposition impliquerait aussi que quelqu'un d'autre peut dominer et diriger, pendant ce temps, mes nerfs optiques et mon cerveau. Quel non-sens !... Y a –t-il quelqu'un qui puisse me faire croire qu'il existe dans ce monde, un magnétiseur ou un

raja yogui qui peut forcer quelqu'un d'autre, par exemple moi-même, à voir ce qui lui plaît et non ce que moi-même je vois et que je sais que les autres voient également ?

- Cependant, il y a beaucoup de gens qui ne doutent pas du fait parce qu'ils ont eu des preuves que ce phénomène se produit réellement, remarqua le Takur d'un air indifférent, comme s'il ne désirait pas continuer la conversation.
- Sans doute, il y en a, s'écria-t-il. Mais qu'est ce que cela prouve ? D'ailleurs il y a aussi des gens qui croient à la matérialisation des esprits. Mais faites- moi le plaisir de ne pas me compter dans leur nombre.
- Ne croyez-vous pas au magnétisme animal ?
- J'y crois jusqu'à un certain point. Si une personne souffrant d'une maladie contagieuse peut en influencer une en bonne santé au point de la rendre malade, je suppose que l'excès de santé d'une autre personne pourra aussi influencer un malade et peut-être le guérir. Mais entre la contagion physiologique et l'influence magnétique, il y a un abîme que je n'ai pas envie de franchir sur le pont de la foi aveugle.
- Mais est-il si difficile de réaliser que ce que quelqu'un voit, ou du moins pense voir au moment de l'hallucination, est seulement la réflexion d'une image créée dans ce but dans le mental de celui qui exerce son pouvoir sur vous ?...
- Je crois que pour confirmer les faits de ce type de phénomène, il serait d'abord nécessaire d'acquérir le don de percevoir les pensées des autres personnes et donc de vérifier sur eux sans erreur. Je ne possède pas un tel don...
- Il y a d'autres moyens d'être convaincu de ce type de phénomène. Par exemple, s'il apparaît devant vos yeux, l'image d'un paysage qui en fait n'existe pas mais qui est fort distant et vous est assez peu familier, bien qu'il soit connu du magnétiseur et davantage, est véritablement celui dont il a parlé aux sceptiques bien avant en disant que ce serait précisément celui là et aucun autre, que vous verriez et décririez avec précision...cela ne serait-il pas une preuve ?

- Il est très possible que les cas de transmission de pensées se produisent dans le somnambulisme, l'épilepsie, les transes. Je ne le nie pas positivement bien que j'en doute beaucoup. Mais je suis complètement convaincu d'une chose au moins, et je parierais n'importe quoi, qu'un homme sain dans des conditions parfaitement normales ne sera pas influencé par les tours des magnétiseurs. Les médiums et les clairvoyants sont des êtres maladifs en général. Je voudrais voir un magnétiseur ou même un Raja Yogui me faire obéir à sa volonté;
- Vous ne devriez pas parler avec tant d'assurance, mon cher, dit le Colonel qui, jusqu'à ce moment, n'avait pas pris part à la discussion.
- Je ne devrais pas ? Vous pensez que je me vante. Si je garantis l'échec de mon cas, c'est simplement du fait que tous les magnétiseurs européens de renom ont essayé leur pouvoir sur moi sans résultat ; c'est pourquoi je les défie tous de recommencer, et je me sens parfaitement sûr de mon fait. Et pourquoi un Raja Yogui hindou réussirait-il quand le meilleur des magnétiseurs européens a échoué ? Je ne vois pas très bien...Mr.Y. s'animait de plus en plus, aussi le Takur laissa-t-il tomber la conversation sur le sujet et parla d'autre chose.

## (p., 214-221 version française).



Maitre EK

VISHNU PURANA

CHAPITRE 1



# Une Explication Lucide de Certains Termes Utilisés par le Seigneur Maitreya

### 1. LA SCIENCE DE LA LOI

Ceci est appelé Dharma et inclut un code de conduite éthique, spirituel et social. Chaque Manu prescrit son propre code afin qu'il soit suivi pendant son Manvantara. L'actuel Manu Vaivaswatha a son code à partir duquel l'actuel Manu Smriti (un rappel de la Loi du Manu) est composé par les derniers érudits, ceci bien sûr avec quelques distorsions. Parasara, l'auteur du Vishnu Purana est lui-même celui qui a donné la Loi. Sa Loi est compilée dans son Purana et comprend le bien pour ceux qui vivent dans le Kali Yuga.

### 2. LES DÉVAS

Ce sont les intelligences créatrices au travail dans la fabrication des êtres cosmiques et microcosmiques. Elles sont d'un nombre constant dans chaque unité de création. Elles ne connaissent pas la mort étant donné qu'elles se retirent dans la conscience cosmique lorsque l'unité de création entre en dissolution. Elles appartiennent à trente-trois groupes qui seront exposés par la suite.

### 3. LES MANUS

Les Manus sont aussi une classe de Dévas qui sont nés du mental cosmique. Ils sont au nombre de quatorze et président sur de vastes unités de temps que l'on appelle les Manvantaras. Ils dirigent la composition mentale du mental Solaire, Planétaire et individuel des êtres et chacun d'eux procure ses propres compositions mentales. Nous pouvons trouver

un épitomé des quatorze Manus dans les phases croissantes et décroissantes de la Lune entre la Pleine Lune et la Nouvelle Lune.

## 4. Kalpa (Un jour du Créateur)

Kalpa est une période de temps depuis le début d'une création sur cette terre jusqu'à sa fusion. Chaque kalpa est divisé en Manvantaras. Chaque Manvantaras est divisé en Maha Yugas, qui sont à leur tour divisés en quatre Yugas. Chaque Yuga a ses propres traits distincts qui sont donnés comme les prophéties dans les Puranas.

#### 5. VEDA

Le terme Veda est utilisé non pour désigner un livre mais pour la sagesse scellée dans la nature. Tout le plan de la création aux niveaux macrocosmique et micro-cosmique trouve son épanouissement selon les Véda qui existent dans la Nature. Incidemment, tout livre qui traite de ce sujet est appelé un texte védique. Les textes védiques nous enseignent sur les Véda qui existent éternellement. Les Véda sont au nombre de quatre et ont six clés (Angas) qui dévoilent les secrets.

## 6. Quatre classes de Personnes

Les anciens divisent toute la société comme un état de quatre classes selon les quatre qualités naturelles selon lesquelles les êtres vivants répondent sur cette terre. Elles sont : la perception, la protection, la transaction et l'exécution. On les appelle respectivement Brahmana, Kshatriya, Vaisya et Sudra. Dans l'être humain elles sont identifiées respectivement comme les fonctions du visage, des bras, des cuisses et des membres (ici les membres signifient particulièrement aussi les pieds). La société est divisée de cette façon en quatre classes. Ces classes sont déterminées selon leur capacité selon le type de travail alloué aux individus dans la société. Elles n'ont rien à voir avec le présent système de castes.

## 7. QUATRE ASHRAMS

Ils sont les devoirs de l'individu envers lui-même et les autres et ils sont à accomplir selon son âge. Ils sont : Brahmacharya (la vie d'étudiant), Grihastha (la vie de mariés), Vanaprastha (la vie dans un ermitage) et Sanyasa (la vie ascétique).

# Extraits des Enseignements SRI SUKTAM

# La Nature et les Caractéristiques de la Mère du Monde, Partie XVII Dr. Sri K. Parvathi Kumar Vie de groupe de Wengen, Suisse, mai 2002

Tarpayantim – Le contentement ultime vient par la réalisation de soi, par le fait de retrouver la vérité et la Mère peut vous l'octroyer. C'est pourquoi, elle est appelée Tarpayantim. Elle est non seulement contentée, mais Elle est aussi comblée avec l'essence. Elle peut octroyer la vérité aux autres. Sa grâce peut épanouir la vérité en nous, qui existe en nous et que nous pouvons expérimenter. Veuillez vous souvenir que sans la Mère il n'y a pas de connaissance. Comme je l'ai dit avant : Même Lui connaît l'existence, lorsqu'Il est devenu lumière, et sans la Mère, il n'y a pas d'expérience. La vérité peut être expérimentée par la conscience et la Mère peut l'octroyer comme une grâce. Le mot Tarpayantim signifie 'celui qui octroie le contentement'. Depuis de petites choses jusqu'à la vérité, la Mère peut les octroyer. Vous demandez votre pain quotidien, Elle vous le donne. Depuis le pain quotidien jusqu'à la vérité, Elle peut l'octroyer. Il n'y a rien qu'elle ne puisse donner, y compris la vérité.

### Truptâm Tarpayantîm Padme Sthitâm Padma Varnân

Tâmihopahvaye Srîyam – Nous demandons la grâce et la faveur de cette Mère et c'est pourquoi nous la vénérons. Ceci est commun aux stances précédentes. Les caractéristiques sont Kâm Sosmitâm Hiranya Prâkâram Ârdrân Jvalantîm Truptâm Tarpayantîm. Jusque là elles sont décrites.

Padme Sthitâm Padma Varnân – Elle réside dans un lotus. C'est pourquoi vous voyez de nombreuses images de la Mère assise dans un lotus. A peu près toutes les déités en Inde sont assises dans un lotus. Le lotus est à nouveau un grand symbole dans les Védas. C'est un principe d'épanouissement dans la création. La création s'épanouit grâce à elle. Nous aussi, nous épanouissons des choses dans nos vies. Tandis que notre vie s'épanouit, de nombreuses choses viennent : certaines douces, certaines amères, certaines sûres, certaines piquantes. Son épanouissement est merveilleux. Etre assis sur un lotus signifie présider sur l'épanouissement de la création. La Mère

épanouit sept plans et chacun d'eux est un lotus. A l'origine, nous avons sept lotus qui sont devenus les Chakras. Les Chakras sont des centres au mouvement circulaire, qui montent et descendent, montent et descendent comme la grande roue de Vienne. Quelle que soit la grandeur de la roue, elle vous ramène à la position initiale. Les Chakras n'engendrent qu'un mouvement de routine, mais les lotus qui peuvent naître à partir de ces Chakras vont s'épanouir et vous libérer. Le Chakra est une limitation, le lotus est une libération. L'homme est attaché par sept Chakras et libéré par sept lotus. Ainsi, le lotus est un aspect de l'épanouissement de la conscience sur chaque plan et la Mère préside sur chacun des lotus. Dès lors Elle a un siège en lotus et Elle tient des lotus.

« Le principe du lotus est avec Moi, venez à Moi pour le recevoir. Si vous venez à Moi, Je vous donnerai l'épanouissement. »

Veuillez vous rappeler que mêmes les planètes deviennent en définitive des lotus. Chaque globe est un lotus potentiel. Lorsqu'il s'épanouit, son évolution est complète. Alors il rayonne la lumière et devient une étoile dans le firmament. Avant de s'épanouir, la création est un œuf. Après l'épanouissement, c'est un lotus. A l'origine, il y a l'œuf cosmique, l'œuf doré et il s'est épanoui grâce au travail de la Mère. Ainsi, Elle est celle qui préside sur l'épanouissement, Elle octroie l'épanouissement.

Il est dit qu'Elle vit dans un lac plein de lotus. Le mental poétique des Sages a essayé de placer autant de lotus autour de la Mère de sorte que les personnes comme nous s'habituent à voir des lotus et deviennent conscients de ce qu'ils représentent. Les lotus sont de multiples couleurs représentant les multiples plans d'existence. Ainsi, Elle est Padme Sthitâm. Elle réside dans les lotus et non dans les Chakras. Les Chakras sont ce que nous créons par notre ignorance. A l'origine, Elle a donné des lotus mais ils se sont tous refermés et ils ont commencé à avoir un mouvement circulaire. Le concept d'épanouissement est perdu lorsque l'ignorance prévaut. La Mère octroie la connaissance nécessaire de sorte qu'ils se transforment à nouveau en lotus et adoptent de meilleures positions dans notre corps. Ainsi, pensez aux centres en tant que lotus plus qu'en tant que Chakras. Chaque Chakra a son lotus correspondant et le Tantra nous donne la connaissance sur la manière d'épanouir chaque lotus. Plus vous devenez conscients de la conscience universelle et que vous vous accordez à elle, tous les lotus s'ouvrent. Tout comme sous la visite des rayons du soleil, tous les lotus d'un lac s'épanouissent. Il y a toute une conférence qui a été donnée sur le lotus blanc. Ceci peut être développé.

A suivre

Ce texte n'a pas été revu par l'auteur et peut contenir des erreurs.



# Paracelsus Health & Healing (Paracelse- Santé et Guérison)

KARMA ET SANTE

Les anciens parlent de 'libération'. Les hommes modernes parlent de 'liberté'. La liberté est vue comme la libération de toutes règles imposées, la liberté de faire selon ce que chacun souhaite, la liberté de penser et de vivre selon ce que chacun a choisi. Cette liberté a du sens si l'homme accepte également la responsabilité. Aujourd'hui, pour les hommes modernes la liberté signifie la liberté sans responsabilité. Ils ne désirent pas être responsables pour ce qu'ils souhaitent accomplir, pour les choix qu'ils font et les pensées qu'ils entretiennent. Une telle liberté n'est autre que de l'égoïsme couplé avec de l'ignorance. La liberté ne peut pas aller main dans la main avec l'égoïsme. En conséquence cette liberté mal comprise mène à de nombreuses maladies en plus qu'à divers conditionnements. L'ignorance que ces amoureux de la liberté entretiennent ne leur permet pas de voir les conséquences de leurs désirs, de leurs choix et de leurs pensées. Les maladies se développent à partir des actes irresponsables, d'indulgences, d'émotions et de pensées de nature égoïste. L'homme ne s'est pas encore libéré de son désir égoïste et son égoïsme le pousse à réaliser des actions qui seront pénibles pour la vie qui l'entoure. Son attitude envers la nature et la vie contient beaucoup d'ignorance. L'homme blesse continuellement les autres règnes de la nature et dès lors se blesse à son tour. Il est inconscient qu'il blesse le règne animal, le règne végétal et le règne minéral. Il blesse également les intelligences relatives à l'eau, c'est-à-dire aux rivières et aux océans. L'homme ne peut échapper aux conséquences de ses actes qui lui reviennent en boomerang. Il promeut l'activité de blesser d'un côté et de l'autre il essaye de s'occuper de ses propres maladies. Il ne réalise pas le moins du monde qu'on ne peut échapper à la loi du karma. La situation de l'homme est comme un chien mordant qui est mordu. Il reçoit des morsures et continue à lécher ses propres blessures. Cela peut sembler dégradant ou désobligeant mais ce message peut être pris positivement. Aujourd'hui, les nations récoltent ce qu'elles ont semé sous la forme de maladies, de calamités, de crises les unes après les autres.

Cette grande loi du Karma est maintenant un facteur reconnu par l'humanité pensante. La question 'pourquoi' qui est si souvent posée par l'homme a amené le concept de cause à effet avec une constante inévitabilité. Le concept de l'hérédité, de l'environnement, de la place dans la vie, des caractéristiques raciales, des tempéraments locaux et nationaux, des causes historiques, des superstitions sociales et des croyances religieuses aveugles, sont tous vus à partir de l'angle du karma.

La loi du karma informe chaque personne de la santé ou de la mauvaise santé qu'elle ramène de ses vies précédentes et comment elle devrait progresser pour améliorer sa santé et progressivement éliminer son mauvais état de santé. La libération des anciens était le processus de se libérer soi-même des désirs, des choix et des pensées égoïstes. Dans ce processus on voyait également la libération de la mauvaise santé. C'est ici que les possibilités karmiques trouvent leur place dans les considérations du guérisseur lorsque celui-ci propose de guérir une personne malade. Seuls les médicaments ou les techniques de guérison ne peuvent guérir la maladie jusqu'à ce que le karma soit expérimenté et ainsi neutralisé

### Dr. K. Parvathi Kumar

Extrait de : Paracelsus – Health and Healing Par un abonnement, vous soutenez cet important travail (70€/ an)

<sup>\*</sup> Contact: Paracelsus-Center, Wasenmattstr. 1, CH-8840 Einsiedeln Tel.: +41-554220779, Fax: +41-554220780, E-Mail: info@paracelsus-center.ch Web: www.paracelsus-center.ch

### La Section des Enfants

La Doctrine de l'Ethique.

Ne partagez pas vos secrets Avec un co-professionnel Cela vous conduit à votre chute.

### Chers enfants,

En chacun de nous, il y a deux fleuves essentiels de vie et de lumière. Le principe de vie absorbe la vie de l'environnement et fonctionne en nous en tant que principe de base de la pulsation. Cette pulsation permet la respiration, le battement du cœur, la circulation du sang et même la purification du sang par le cœur. Ce flux d'activités forme la base de l'activité de l'intellect. L'intellect mène notre vie quotidienne à travers le mental, les sens et le corps. Toute activité intelligente (intelligente ou inintelligente) est basée sur le flux de la lumière. Il fonctionne par le cerveau et par le système nerveux. Le flux de la lumière fonctionne à travers le cœur et à travers les artères et les veines. Il y a donc deux activités en nous qui se synchronisent l'une avec l'autre.

Les deux flux de l'activité ont l'âme en tant que source en nous. L'oriental l'appelle Atma, ce qui signifie l'indestructible, l'éternel. Nous connaissons cette vérité, si nous apprenons à observer l'activité de la lumière et de la vie à l'intérieur et à l'extérieur. L'activité de la vie et l'activité de la lumière forment la base essentielle de l'expérience.

Dr. K.Parvathi Kumar

<sup>\* (</sup>De l'éditorial du Dr Kumar sur le site web : www.jugendforum-mithila.de

# INDE 08/09 : L'Appel de Décembre à Bangalore

# Le Pèlerinage dans le Sud et le Gurupoodja à Visakh.

Durant les derniers jours de 2008 et le début de 2009, certains membres du WTT d'Occident ont été bénis d'expérimenter l'Inde une fois de plus et de profiter de la présence de notre bien aimé Maître KPK.

Des 28 au 30 décembre, à peu près 30 frères et sœurs d'Occident venant de Belgique, d'Allemagne et d'Espagne ont partagé avec le groupe du WTT de Bangalore la célébration du December Call.

Comme d'habitude, nous avons été accueilli à bras ouverts et nous avons reçu toutes sortes de gentilles attentions, pour accomplir la tradition indienne que 'l'hôte est un Dieu'. Durant trois jours, des prières, des rituels et des exposés ont été réalisés. Le Maître nous a rappelé que le véritable but de cette rencontre est de garder à l'esprit que nous sommes sur le chemin du Yoga pour nous libérer de notre personnalité, expérimenter le soi et servir notre entourage.

Par la suite, du 31 décembre au 9 janvier, un groupe d'occidentaux a commencé un pèlerinage au Sud de l'Inde, parfaitement organisé par Ramana et son épouse Nandana. Les étapes furent Kumbhakonam, la ville de Maître CVV, Ooty dans la chaîne des Montagnes Bleues et Sri Sailam, le lieu d'un des 12 plus importants temple de Siva.

Le pèlerinage a atteint Visakhapatnam où le groupe d'Occidentaux grandit jusqu'à atteindre 50 personnes. Les 11, 12 et 13 janvier, le Gurupoodja fut célébré avec le Yoga du Maître CVV comme thème central. Selon le programme de cette année, les célébrations du Gurupoodja sont une manière de garder la tradition de l'enseignant-étudiant vivante « afin de permettre au chercheur de Vérité d'acquérir la connaissance correspondante ».

Après le Gurupoodja et jusqu'au 23 janvier, ce fut le temps de la vie de groupe dans le Centre de Retraite. Maître KPK nous fut savoir dès le début que ce serait une rencontre avec 'moins d'exposé et plus de vie de groupe' parce que la connaissance elle-même est inutile si elle n'est pas mise en pratique. Et c'est ainsi qu'eurent lieu des exposés, des rituels, des prières, des visites au Centre de Guérison, Ramadri, L'Ecole de Kapila, le Cercle de Bonne Volonté, une excursion à la rivière sacrée Godavari et de nombreux moments de coexistence. Finalement –ce qui est aussi un début, le mélange des enseignements et de la vie en a fait une expérience unique.



Maître Kumar et Kumari-Garu distribuant des vêtements aux enfants de Mithila à Ramadri

# Fenêtre pour le Service Mondial Nouvelles et Activités (apports bienvenus)

Rapport du groupe : Suisse

Nom du groupe : Cercle de Bonne Volonté

Contact: Cyrille et Ludger Philips

Adresse: Egghölzliweg 2, CH – 3074 Muri / Berne

Tél: ++41+31-9512877 E-Mail: guter-wille@good-will.ch

Site Web: www.good-will.ch

Activités:

En plus des rencontres de méditation et d'étude, il y a les activités suivantes :

YOGA ASANAS : Il y a un groupe de Yoga Asanas pour les femmes, ainsi qu'un groupe

mixte avec des rencontres hebdomadaires.

CERCLE DE L'ÉTUDE DE L'ANGLAIS : Une fois par mois, le dimanche, pour améliorer la maîtrise de la langue anglaise. Nous lisons la biographie de Maître CVV par Maître EK.

ACTIVITÉS SOCIALES: Aides dans le voisinage et accompagnement de personnes en crise. Soutien à des activités sociales et spirituelles. Activités professionnelles des membres du groupe dans le service social, coopération dans le conseil exécutif du WTT-Global.

LIVRES / PUBLICATIONS : Distribution gratuite de livres / brochures en anglais du WTT au nom du WTT-Global. Pendant l'année écoulée, 145 livres / brochures ont été distribués gratuitement à des personnes intéressées dans 18 pays sur tous les continents ainsi que des CD, des photos et des magasines de Paracelse et des Lettres de Vaisakh. Sur demande, des documents électroniques (textes, photos, MP3) ont été distribués.

CORRESPONDANCE / TRAVAIL D'ORGANISATION : Une correspondance intense et des mises en réseaux. Collaboration avec l'organisation de la version allemande de la revue Paracelsus et révision de la version anglaise.

 ${\tt Sites Web: Fonction nement\ du\ Site\ Web\ world teacher trust.org\ et\ Kulapati.de,\ en}$ 

coopération avec le WTT Allemagne, ainsi que le site Web good-will.ch.

BLOG: Publication régulière d'articles dans le blog « Fleurs sur le bord du chemin – le long des routes de la Bonne Volonté », www.blog.good-will.ch, à propos des différents sujets sur les sciences, la société, la nature, l'art, la culture et des thèmes généraux en relation avec le domaine spirituel.

LES LETTRES DE VAISAKH: Editions de la version Web de la Lettre de Vaisakh en 4 langues. Editions de la version électronique en Anglais et en Français, en coopération avec le WTT Belgique (traductions) et en coopération avec la Lettre de Vaisakh espagnole et argentine, ainsi que la version anglaise imprimée par le Centre de Paracelsus.

LE MESSAGER LUNAIRE: Le « Messager Lunaire » mensuel est distribué via E-Mail à 1080 adresses (Mars 09 : 276 allemandes, 251 anglaises, 386 espagnoles, 167 françaises) dans plus de 45 pays, en plus d'à peu près 20 versions papier. Les membres du groupe de Miami, des USA, de Mexique, du Canada, de la Nouvelle Calédonie et d'Allemagne aident aux traductions anglaises, espagnole et française. Les Newsletters et les autres informations sont aussi rendues disponibles à un cercle plus large de personnes intéressées via le site web.

SOIRÉES À THÈMES: Sur la suggestion du Maître KPK, 5 soirées à thèmes furent réalisées en automne 2007 sur le sujet 'Bases de la vie spirituelle' et 'L'appel de l'âme", avec un exposé, une méditation et des échanges. Les présentations powerpoint de ces soirées furent publiées plus tard via le site web.

## Dates des prochains voyages

7-8 Mars– *Guru Pûjas* Vijayawada 19- 22 Mars – Equinox à Srisailam et Hyderabad 15 - 20 Avril – Voyage à Hyderabad et Rajahmundry

Durant ces dates, vous ne pourrez pas contacter Dr. K.P. Kumar Vous pourrez trouver ces dates sur : www.worldteachertrust.org/vaisakh15\_e.htm

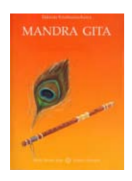
# Information aux groupes:

Le World Teacher Trust promeut le Sentier du Discipulat, et non une façon de vivre indienne ou l'apprentissage des mantras en Sanscrit. Il apprend la prière du Maître CVV et le mantram Gayatri. Les mantrams tels qu'ils sont donnés dans le livre 'Mantrams' sont seulement des mantrams recommandés pour la pratique selon l'inclination de chacun. Pour ceux qui le souhaitent, ils peuvent apprendre le Purusha Suktam et le Sri Suktam. Tous les autres mantrams et rituels sont optionnels. On peut les sélectionner selon sa propre inclination mais il n'est pas nécessaire de les apprendre. Ils ne font pas partie de la discipline du WTT. Ils ont été donnés suite à des demandes de membres du groupe en Occident davantage comme des informations, mais on n'est pas sensé en faire un usage obligatoire dans les groupes. C'est également le cas pour le Rituel du Feu ou le Rituel de l'Eau. L'apprentissage des hymnes en sanscrit de façon correcte n'est pas facile, et lorsqu'on le fait, il faudrait le faire convenablement.

Il y a certains rituels ou hymnes qui sont réalisés en Occident venant d'une tradition asiatique comme le fait de toucher les pieds du Maître. Personne ne devrait se sentir obligé de le faire. Maître Kumar ne promeut pas du tout ce type d'activités, mais il les accepte comme elles font partie d'une tradition vivante en Orient. Vous pouvez juste être témoins de ces activités, tout en vous sentant à l'aise.

Le World Teacher Trust – Global.





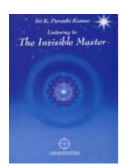
THE MANDRA SCRIPTURE (L'Ecriture de mandra)

Le Mandra Scripture est une version du Verseau de la Bhagavad Geeta, le chant céleste du Seigneur. Maître E.K. à qui la Grande Sagesse de la Bhagavad Geeta fut révélée, dicta directement à nouveau le chant Céleste d'une manière très simple et très lucide. Ce n'est pas un commentaire sur la Bhagavad Geeta . C'est une réécriture de la Bhagavad Geeta, qui en communique directement le contenu au bénéfice des chercheurs

de vérité. Maître E.K. avait une capacité unique pour dicter longuement tout concept de sagesse, clé de sagesse ou Ecriture. Ce livre est destiné à tous les aspirants partout dans le monde pour qu'ils l'utilisent sur eux-mêmes pour l'auto-transformation et l'auto-réalisation.

Ekkirala Krishnamacharya: The Mandra Scripture

Copies: The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org



LISTENING TO THE INVISIBLE MASTER (A l'Ecoute du Maître Invisible)

L'être humain a de nombreuses couches au sein des couches de l'existence. Tandis qu'il se tourne à l'intérieur, il trouve beaucoup plus à l'intérieur que ce qu'il pense de lui-même. Le chercheur qui a l'intention de chercher la source de son Etre et de voir ou d'écouter le MAITRE INVISIBLE doit entrer dans

ces plans subtils. Pour l'écouter, il faut adopter une discipline, une manière spécifique de se cultiver soi-même. Ce livret emporte le lecteur sur un vol dans le Monde Intérieur et révèle beaucoup sur les mondes phénoménal et nouménal lorsque l'on en vient à une pratique régulière de la méditation. « A l'Ecoute du Maître Invisible » montre quelques aspects cachés des choses relatives à l'être humain. C'est intéressant pour ceux qui souhaitent se tourner vers l'intérieur à la recherche de l'inconnu.

Dr. K. Parvathi Kumar: A l'Ecoute du Maître Invisible Copies: The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org

## Dates Mars / Avril 2009 astrologiquement importantes

| 20.03.       | 12:44 | ⊙ en ↑ / Soleil entre dans le Bélier                               |                          |                      |
|--------------|-------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------|----------------------|
| Q            |       | Equinox du printemps: Contemplationsur Shambala, Sanat Kumâra      |                          |                      |
|              |       | les six Dhyâni Bouddhâs                                            |                          |                      |
| 21.03.       | 13:08 | 11 <sup>e</sup> phase de la lune décroissante comm.                | ⊙ 01°01′↑/ D             | 01°01′≈              |
| ħ            |       | Contemplation sur Maître Morya (Fin à 15:                          | 10h le 22.03.)           |                      |
| 22.03.       | 21:31 | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation <i>Dhanishta</i>         | D                        | 17°19′≈              |
| 23.03.       | 21:00 | Méditation de Dhanishta (Fin de la const. de                       | Dhanishta à 23:22        | le 23.03.)           |
| 25.03.       | 17:35 | Début de la phase de nouvelle lune                                 | ⊙ 05°10′ ↑ / D           | 23°10′ <del>)(</del> |
| ğ            |       | Nouvelle lune de Bélier:Contemplation su                           | r «La Promesse»          |                      |
| 26.03.       | 17:06 | Nouvelle lune de Bélier                                            | ⊙ 06°08′ T / D           | 06°08′ ↑             |
| 7            |       | ⊙ dans ↑ et 1 <sup>e</sup> - 14 <sup>e</sup> phase de la lune asce | ndante comm              |                      |
|              |       | Contemplation sur Maître Morya et 15 jour                          | rs de programme          | yogique              |
|              |       | pour semer une bonne semence pour l'ani                            | née ä venir              |                      |
| 29.03.       |       | Début de l'heure d'été (02:00 h MET 03:00 l                        | n MEST)                  |                      |
| 02.04.       | 05:36 | • 8 <sup>e</sup> phase de la lune ascendante comm.                 | ⊙ 12°32′ ↑ / D           | 06°32′9              |
| 74           |       | Contemplation sur Maître Morya                                     |                          |                      |
| 03.04.       | 03:32 | 9 <sup>e</sup> phase de la lune ascendante comm.                   | ⊙ 13°26′ ↑ / D           | 19°26′9              |
| Q            |       | anniversaires Lord Šrî Râma (Fin à 01:32 le 0                      |                          |                      |
| 04.04.       | 23:38 | 11 <sup>e</sup> phase de la lune ascendante comm.                  | ⊙ 15°15′ ↑ / D           | 15°15'શ              |
| <del>†</del> |       | Contemplation sur Maître Morya (Fin à 21:5                         | 51 le 05.04.)            |                      |
| 08.04.       | 17:40 | Début de la phase de la pleine lune                                | ⊙ 18°56′↑/ D             | 06°56′ <u>∽</u>      |
| ğ            |       | Contemplationsur Shambala, Sanat Kumâr                             | a et les sixDhyân        | <i>iBouddhâs</i>     |
|              |       | Râma et Maître Morya                                               |                          |                      |
| 09.04.       | 16:56 | O Pleine lune de Bélier(Shambala)                                  | ⊙ 19°53′↑/ D             | 19°53′ <u>∽</u>      |
| 17.04.       | 02:20 | • 8 <sup>e</sup> phase de la lune ascendante comm.                 | ⊙ 27°08′↑/ D             | 21°08'ነኝ             |
| <u> </u>     |       | (Fin 04:49 le 18.04.)                                              |                          |                      |
| 19.04.       | 07:03 | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation <i>Dhanishta</i>         | D                        | 17°19′≈              |
| $\odot$      | 21:00 | Méditation de Dhanishta ((Fin de la const. de                      | Dhanishta à <b>09:11</b> | le 20.04.)           |
| 20.04.       |       | anniversaires Lord Hanuman                                         |                          |                      |
| D            | 00:44 | ⊙ en ♂ / Soleil entre dans le Taureau                              |                          |                      |
|              | 08:32 | 11 <sup>e</sup> phase de la lune décroissante                      | ⊙ 00°19′8/ D00           | )°19' ⊁              |
|              |       | jour de Nârâyana (Fin 09:22 le 21.04.)                             |                          |                      |
| 24.04.       | 07:20 | Début de la phase de nouvelle lune                                 | ⊙ 04°10′ŏ/⊅              | 22°10′Ƴ              |
| <u></u>      |       | Nouvelle lune de Taureau: Contemplation                            | sur «La Promess          | e                    |
| 25.04.       | 05:22 | ● Nouvelle lune de Taureau                                         | ⊙ 05°04′∀/⊅              | 05°04' ඊ             |
| 27.04.       | 00:22 | 3 <sup>e</sup> phase de la lune ascendante comm.                   | ⊙ 06°49′ŏ/⊅              | 00°49′工              |
| D            |       |                                                                    |                          |                      |

Toutes les dates sont en MET (heures de l'Europe centrale) du Calendrier astrologique 2009/2010«;

### LA GRANDE INVOCATION

Mère du Monde.



règnes.

Formons le cercle de bonne volonté. **Omnia vincit Amos** (l'Amour vainc toutes choses) Du Sud par l'Amour, qui est pur, De l'Ouest, par la Sagesse qui est vraie, De l'Est, par la Volonté qui est noble. Du Nord, par le silence qui est d'or. Puisse la Lumière rendre belles nos vies. Oh! Hiérophante de notre rite, Que son Amour rayonne. Omnia vincit Amos (l'Amour vainc toutes choses) Nous nous inclinons en hommage et en adoration. Devant la Hiérarchie glorieuse et puissante, le gouvernement interne du monde, Et devant son joyau ex-

quis, l'Etoile de la Mer, la

Du point de Lumière dans la Pensée de Dieu, Que la Lumière afflue dans la pensée des hommes. Que la Lumière descende sur la terre. Du point d'Amour dans le Cœur de Dieu, Oue l'Amour afflue dans le cœur des hommes. Puisse le Seigneur revenir sur Terre. Du centre où la Volonté de Dieu est connue, Que le Dessein guide le faible vouloir des hommes! Le Dessein que les Maîtres connaissent et servent. Du centre que nous appelons la race des hommes, Que le Plan d'Amour et de Lumière s'épanouisse, Et puisse-t-il sceller la porte de la demeure du mal. De l'Avatar de Synthèse qui est omniprésent. Que son énergie se déverse dans tous les

Puisse-t-II élever la terre iusqu'aux Rois de Beauté. Les fils des hommes sont un, et je suis un avec eux. Je cherche à aimer, non à haïr. le cherche à servir et non à exiger le service dû. Je cherche à guérir, non à blesser. Puisse la souffrance apporter sa juste récompense de Lumière et d'Amour. Puisse l'âme. dominer la forme extérieure, et la vie, et toute circonstance. Et révéler l'Amour qui gît sous les événements du temps. Que la vision et l'intuition viennent. Puisse le futur se révéler. Puisse l'union intérieure triompher et les divisions extérieures cesser. Puisse l'Amour pré-

valoir et tous les hommes

s'aimer.

Master D.K



Tous les noms prononcent ensemble le nom de Dieu.

La prophétie pense de l'obscurité à la lumière.

La prophétie est accomplie.

Abraham, Moïse, Isiah, Jacob mis ensemble forment Jésus!

Maître CVV.