# La Lettre de Vaisakh



HAMSA SIVA SOHAM

h

Verseau 2024 Kumbha

Lettre No. 10 / Cycle 37 — du 20 Janvier au 18 Février 24 Le World Teacher Trust - Global



Puisse la Lumière en moi être la Lumière devant moi Que je puisse apprendre à la voir en tous.

Puisse le son que je prononce révéler la lumière en moi Que je puisse l'écouter tandis que les autres parlent.

Puisse le silence être présent en moi et autour de moi, Le silence que nous rompons à chaque instant,

Puisse-t-il combler l'obscurité du bruit que nous faisons Et le convertir en la Lumière de notre arrière-plan.

Que la vertu soit la force de mon intelligence, Que je puisse atteindre la réalisation, Que mon dessein s'inscrive dans le dessein de notre terre, Que mon plan soit un épitomé du Plan Divin.

Puissions-nous dire le Silence sans le rompre. Puissions-nous vivre dans la conscience de l'arrière-plan. Puissions-nous exprimer la lumière sous forme de joie. Puissions-nous être dignes de trouver une place au sein du Royaume Eternel OM.



# Table des matières

| Invocation du Maitre E.K                  | 2  |
|-------------------------------------------|----|
| Prière de l'Année                         |    |
| Message du mois                           |    |
| Message de l'enseignant                   | 6  |
| Les expressions du Seigneur Krishna       | 7  |
| Le Seigneur Maitreya                      | 8  |
| Le Maître Morya - Maruvu Maharshi         | 9  |
| Le Maître Kut Humi - Devapi Maharshi      | 10 |
| Message du Maître E.K                     |    |
| Message du Maître C.V.V                   | 13 |
| Les Enseignements de la Sagesse de Vidura | 16 |
| Saraswathi                                | 15 |
| L'Ashram                                  | 16 |
| Sur la Doctrine Secrète                   | 17 |
| Saturne                                   | 18 |
| Le Discipulat                             | 19 |
| L'Enseignant/Le Son/OM Namo Narayanaya    | 20 |
| Lignes Directrices /Sur la Guérison/Rudra | 24 |
| Sanat Kumara                              | 28 |
| Septième Rayon et Magie                   | 29 |
| Rencontres Éclairantes                    | 30 |
| Uranus                                    | 32 |
| Vishnu Sahasranama                        | 35 |
| Paracelse - Santé et Guérison             | 38 |
| La Hiérarchie Féminine                    |    |
| Histoire pour les Jeunes                  | 43 |
| Fenêtes pour le Service Mondial           | 45 |
| Image du Mois                             | 47 |
| Revue de Livres                           |    |
| Jours astrologiques importants            | 51 |
| La Grande Invocation                      | 53 |

Le Dr Sri K. Parvathi Kumar fut le Président du "World Teacher Trust" et le Fondateur de la "Lettre de Vaisakh". Les Enseignements donnés au nom des Maîtres sont tous des pensées-semence exprimées par eux. Ils sont élaborés et décrits pour faciliter la compréhension d'un membre moyen du groupe.

Contact: Le World Teacher Trust - Global

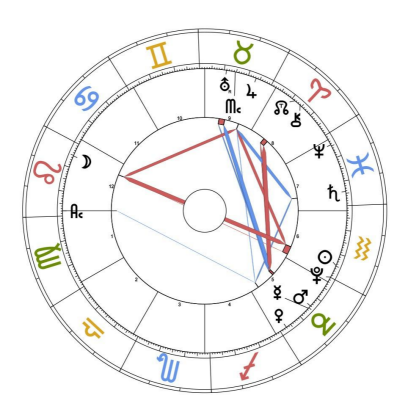
La "Vaisakh News Letter" est disponible en anglais et en français : info@worldteachertrust.org ; en allemand : wtt@kulapati.de; en espagnol : vaisakh@wttargentina.org (WTT Argentine) et info@wttes.org (WTT Espagne); en Portugais brésilien : brasil@worldteachertrust.org

# Prière de l'Année 2023-2024

En Son nom nous vivons, en Son temple nous vivons;
En Lui, en vérité nous vivons, jusqu'à ce qu'll ouvre Son œil en nous.
En Son nom, Il vit, en Son temple, Il vit;
En Lui, en vérité, Il vit, lorsqu'll ouvre Son œil en nous.
Entre-temps, attendons et regardons vers Lui et non vers les uns, les autres.

Appelons-Le en tout pour trouver tout en Lui, Lorsque la vie est une fête de chars et non une fête de guerre.

Meditation Occulte 25



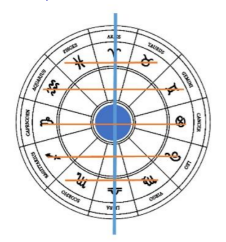
Pleine Lune du Verseau, 25 Janvier 2024, 18:54 CET (UTC + 1)

## Message du mois du Verseau h

La terre est une matière dense, l'eau est une émotion, le feu est une pensée et l'air est une volonté discriminante exprimée à travers la sagesse et la compassion qui représentent le plan bouddhique. Le plan bouddhique est la porte d'entrée vers la qualité de l'espace qui constitue l'arrière-plan. Le signe zodiacal du Verseau est le dernier et le plus subtil du trio d'air (Gémeaux, Balance, Verseau) et le dernier signe de la croix fixe (Taureau, Lion, Scorpion, Verseau) du zodiaque.

La qualité du Verseau est la clé de la libération de l'Homme.

Avant de pouvoir comprendre le Verseau (air cosmique), il est important de comprendre d'abord la Balance (air planétaire) et les Gémeaux (air solaire). Le zodiaque est aussi le symbole de l'Homme représentant ses centres éthériques. Une nouvelle division du zodiaque est donnée par Maître EK en



correspondance avec la constitution humaine. Parmi les cinq paires horizontales de chaque côté du pôle vertical (Bélier et Balance) du zodiaque (se déplaçant vers le haut depuis le bas des deux côtés de la Balance), les Gémeaux et le Verseau sont le centre de la gorge, représentant également l'énonciation et sa localisation dans les cordes vocales.

Le processus de perfectionnement du triangle pensée, parole et action s'exprime à travers le trio d'air.

Pour que l'âme se manifeste dans les trois mondes, représentés par le Verseau, les signes Balance et Gémeaux doivent être « fermés » dans le psychisme du disciple. Cela s'exprime dans les trois étapes suivantes que le disciple doit accomplir : acquérir des vertus, acquérir des compétences et attendre la grâce. Ce n'est qu'alors que l'Homme pourra exprimer la réalité divine que représente le Verseau. Le Verseau est la perfection à tous égards.

Il faut donc évaporer les vices de la personnalité et établir de nouvelles vertus. Les compétences et les capacités doivent être perfectionnées dans le monde objectif et les nouvelles compétences et capacités subjectives doivent être consolidées pour être utilisées dans le monde intérieur. Ce n'est que lorsque les vertus et les compétences seront perfectionnées que le disciple sera en mesure d'utiliser le centre de la gorge en toute sécurité pour la magie blanche. Une grande expansion s'opère chez le disciple lorsqu'il franchit la porte entre les deux piliers du signe des Gémeaux. Son intellect est alors remplacé par son intuition du plan bouddhique supérieur. À ce stade, le maître des Gémeaux est la planète radioactive Uranus. À toutes fins terrestres, Uranus, le Seigneur de la transformation, gouverne le signe du Verseau. Pour le processus d'expansion du disciple qui se déroule par l'initiation dans le centre de la gorge, Uranus prend la direction à travers un aspect trigone du Verseau. Ce n'est que lorsque le disciple a regagné la nature vierge grâce à une pensée, une parole et une action parfaites que le processus apparent d'attente commence jusqu'à ce que le Seigneur Sanat Kumara, par sa grâce, lui accorde l'entrée dans la Hiérarchie. Au fur et à mesure que le disciple entre sur le chemin de l'initiation et devient « radioactif », il s'est débarrassé de presque tous ses vices, a construit de nombreuses nouvelles vertus et a reconfiguré ses compétences. L'une des dernières reconfigurations de ses compétences consiste à « tracer la perfection » et à se recentrer sur ce qui est essentiel. Tout ce qui n'est pas essentiel doit être abandonné. En d'autres termes, la personnalité du disciple est recréée ou remodelée dans un cadre souhaitable pour un fonctionnement optimal de L'âme dans les trois mondes.

La personnalité est purifiée ou neutralisée de tout ce qui est attaché aux trois mondes de la vie humaine. La personnalité devient transparente et translucide et se manifeste comme un pur récipient pour l'âme. Maître DK appelle cela une personnalité imprégnée d'âme.

Le chemin de l'initiation est un processus choisi par soi-même, plein de douleur et de souffrance au début, mais ensuite rempli de beaucoup de joie et de nombreux sourires. Le chemin de l'initiation est un raccourci dans le processus évolutif normal et lorsque ce processus est terminé, le disciple aura compris la véritable signification du Verseau : « est » et « n'est pas » n'est qu'un seul état d'être.

Composé par Heinrich Schwägermann Lorenzen

# Message de l'Enseignant



#### Tradition et recherche de la vérité 3

Maître EK, qui appartenait à la sagesse Vaishnavite, a délaissé cela et a rejoint le travail de Maître CVV. Maître MN qui était aussi Vaishnavite, ce qui signifiait qu'ils adorent Vishnu et Krishna. Maître CVV lui-même adorait jusque-là une belle statue de Krishna. Il l'a donnée au moment où l'énergie est venue parce que « entrons dans l'Advaita, entrons dans Vishishta Advaita et servons l'Univers. Ne nous limitons pas à certaines pratiques traditionnelles ». Ainsi, il s'est élevé au-dessus de la religion.

Madame Blavatsky, tout au long de ses enseignements et de ses écrits, disait aux gens : « Entrez dans la Vérité, n'entrez pas dans les concepts de la Vérité. Soyez avec la Vérité. Essayez de connaître de façon nouvelle ». Elle a donné le message venant également du dicton védique « Satya Nasti Paro Dharmaha » signifiant « Il n'y a pas de religion plus élevée que la Vérité ». Il n'y a pas de religion plus élevée que la Vérité, c'est le message de Madame Blavatsky, qui est là en sanskrit. Il y a tellement de déclarations de ce genre en sanskrit.

Compilé par Ludger Philips



# Les Expressions du Seigneur Krishna



La connaissance a deux sources, l'une par votre faculté de connaître et l'autre par votre expérience objective. Transformez ces deux sources de connaissance en le « JE SUIS » en vous. Le tout est pour votre propre satisfaction. L'oiseau est chez lui dans son nid. Vous êtes chez vous dans votre propre maison. Soyez chez vous en vous-même. Vous serez chez vous dans vos sens et votre esprit.

Ainsi, subjuguez les sens. Alors vous n'êtes conscient de rien d'autre que d'une seule chose, bien que tout soit à votre disposition à votre porte. Quand tu n'attends rien, tout t'attend. Que l'or soit de l'or pour les autres, qu'il ne soit pas de l'or pour vous. Que la différence entre l'or, la pierre et le sable soit une différence à l'extérieur, qu'elle ne soit pas une différence pour vous. Tout est « JE SUIS » pour vous lorsque vous êtes dans la synthèse. (6,8) <sup>1</sup>

#### SAGESSE PRATIQUE

Le Verseau annonce, inaugure et réforme Pour présider et gouverner.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Traduit de: The Mandra Scripture. An Aquarian Rendering of Bhagavad Geeta. Kulapathi Book Trust, Visakhapatnam, India 2016, 5<sup>th</sup> edition



# Le Seigneur *Maitreya*La Communauté de Maitreya Éducation - 7

Les écoles devront identifier les traits de paresse et toute structure de caractère inhabituelle pour s'imprégner de la compréhension nécessaire. La trahison doit être traitée avec le jugement le plus sévère et doit prendre fin. Le professeur devra être un ami, un tuteur guide qui montre à l'élève un chemin plus court et meilleur. C'est avec un appel au sourire, mais jamais par un processus de contrainte, que le toilettage se produit. Le sens du respect de l'innovation et des inventions devra être enseigné par les écoles. En même temps, il convient de mettre en garde contre l'esclavage des machines. L'esclavage sous quelque forme que ce soit est un signe d'obscurité qui doit être éliminé.

# Composé par Srikanth Kaligotla



# Maître Morya

#### Maruvu Maharshi

#### Confiance



Pour atteindre l'Instructeur, il n'y a qu'un seul chemin : marcher sans regarder en arrière. Toute idée d'échec est déjà une défaite. Celui qui connaît la direction de son vol est comme un aigle qui traverse un abîme. Vous connaissez la magnétisation des circonstances.

Souvent, l'enseignant se retrouve dans une situation très difficile avec un élève. L'élève s'engage à suivre toutes les instructions du Maître, mais dès qu'elle en est reçue, on trouve immédiatement des raisons de la modifier. L'Enseignant éprouve une difficulté similaire lorsqu'il est accusé d'être inactif. Imaginez la situation d'un archer lorsqu'il est tendu pour son tir et que derrière lui quelqu'un crie : « Pourquoi ne tire-t-il pas ?

Les petits enfants, même sans en connaître la raison, ont tendance à obéir à la main qui les guide. Mais les adultes modifient souvent les instructions qui leur sont données en fonction de leur propre humeur. Ils sont comme des gens qui, lorsque leur maison prend feu, abandonnent des manuscrits irremplacables, mais sauvent leur literie bien-aimée.

D'où vient ce manque de respect à l'Instruction ? En fait, par manque de confiance. Il est étonnant de voir avec quelle facilité les cadeaux du Maître sont acceptés, mais avec quelle facilité ses meilleurs conseils sont oubliés. Combien de transmissions soigneusement planifiées sont rejetées, combien d'actions utiles perturbées, à cause de la légèreté des gens ! La révérence est rendue d'une main, tandis que l'autre jette les perles données par-dessus la falaise, oubliant que jeter dans l'espace ses instructions personnelles est une pollution de l'espace.

Les élèves oublient souvent que le Maître qu'ils ont choisi, par expérience, ne les rabaissera jamais. Combien faut-il donc valoriser la coopération, la fermeté dans la confiance! (*Agni Yoga, 1929*).

Compilé par Sabine Anliker

Maître Kut Humi Devâpi Maharshi

Shambala 69: Châtiment



Souvenez-vous de Shambala, inclinez-vous devant le Seigneur Sanat Kumara et suivez le chemin du Seigneur Maitreya, l'Instructeur du monde.

L'humanité est coincée au milieu d'une variété de courants de conscience. Il y a deux courants qui travaillent pour le mouvement ascendant ; tandis que deux autres flux sont liés à un mouvement descendant.

De nombreux Sages, Avatars, Messagers et Enseignants s'efforcent d'élever la conscience de l'homme. Mais la conscience de l'homme est liée à la matière, à l'attirance pour le sexe et au désir de supériorité. Les étudiants écoutent les enseignements de la Sagesse mais ne parviennent pas à les mettre en pratique. Le progrès de l'humanité est ainsi entravé par le manque d'application des enseignements recueillis.

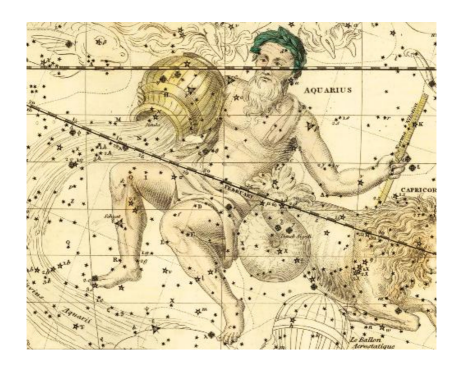
Il est en outre regrettable que l'humanité ne parvienne pas à reconnaître (visualiser) l'unité et continue à se fragmenter au nom de la religion, de la race, de la langue et de la nation. L'humanité reste donc divisée de toutes les manières possibles! À travers la diversité, l'opposition se développe également parmi les groupes divisés.

Concrétisée par les tendances évoquées plus haut, l'humanité s'installe ainsi dans l'ignorance.

La Hiérarchie des Enseignants de la planète s'efforce sans cesse de sortir l'humanité de cet état. Bien qu'elle indique constamment les marches de l'ascension, l'effort ne donne que très peu de résultats ! Dans de telles situations, c'est Shambala seul qui peut apporter une solution. Les changements provoqués par Shambala sont de nature mondiale. Sans hésitation, l'ignorance est punie et la sagesse sauvegardée. Telle est la solution élaborée par Shambala. Même dans le passé, Shambala avait sauvé l'humanité par le châtiment. Cela a abouti à la formation de l'océan Pacifique et de l'océan Atlantique. Les calamités causées par l'eau et le feu sont les ajustements menés par Shambala. L'humanité devrait s'efforcer de procéder

à des ajustements en elle-même sans inviter à de tels ajustements à grande échelle, faute de quoi un autre déluge devient inévitable! Shambala détient la clé de l'avenir de cette planète. La punition est la solution qu'elle indique!

Originellement conçu en Telugu par K. P. Kumar, traduit en anglais par le groupe Tapovana



Alexander Jamieson (1782-1850): Verseau

Message de Maître E.K.

#### L'unité fondamentale de la Vérité



L'histoire de l'oiseau mystique Phoénix qui brûle son corps dans le feu du combustible et ressort par la chute de la goutte de pluie sur les cendres est communément décrite dans les différentes écritures orientales et occidentales. Cela signifie également la dissolution périodique de la création et le retour de l'essence de la création. Cette allégorie parle de l'immortalité de l'oiseau à travers différents corps. Dans l'allégorie du Maha Bharata, l'aigle Garuda aurait apporté la boisson de l'immortalité du ciel sur la terre. Quelle merveilleuse preuve de l'unité fondamentale de la vérité qui se cache comme la muse subconsciente de l'homme à travers les âges et les religions!

Compilé par Ludger Philips





Le Yoga du Maître C.V.V.

Aphorismes aux disciples 69

- 199. Mes ajustements en vous ne vous sont pas perceptibles. Ils sont subtils mais efficaces. Ce n'est pas comme un choc électrique.
- 200. Beaucoup de travail se fait en silence lorsque vous maintenez un Tempérament Normal.
- 201. Maintenir un tempérament normal. Être spirituel, c'est être normal. Ne devenez pas sérieux ni trop détendu. Ne vous gonflez pas avec le succès et ne rétrécissez pas en cas d'échec.
- 202. Voyez-MOI dans tout ce qui vous entoure et maintenez un tempérament normal.

Composé par Guru Prasad Kambhampati



#### Vidura

# Enseignements de sagesse



Le vrai Serviteur développe la capacité :
d'être seul,
d'accepter les problèmes sur le chemin du service,
de tolérer les abus et
d'être silencieux face à l'injustice commise.

# Sagesse Pratique

Pendant n'importe quel laps de temps dans la vie, entreprendre et exécuter les activités avec le même enthousiasme est appelé Sraddha ou continuité du but.

Maître EK

Saraswathi



Saraswathi Suktam 9 Transcender la méchanceté 2

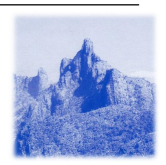
Arjuna était un excellent archer. Lorsqu'il tire une flèche, elle traverse directement par l'autre extrémité, que ce soit un arbre ou un être humain. Elle perce au travers, puis revient et rejoint à nouveau son carquois. C'est le tireur dans le Sagittaire. Arjuna est né sous le signe solaire du Sagittaire et le Seigneur Krishna sous le signe solaire du Lion. Quand Arjuna était enfant, son enseignant lui a demandé de prendre un arc et une flèche et de tirer. L'enseignant a instruit: « Regardez l'œil de l'oiseau sur l'arbre ». Arjuna regarda. Puis l'enseignant a demandé : « Que voyez-vous ? Arjuna répondit : « L'œil ». L'enseignant a demandé : « Vous ne voyez pas l'oiseau ? Arjuna a répondu : « Non ». L'enseignant a demandé à nouveau : « Ne voyez vous pas l'arbre ? Arjuna répondit : « Non. Je ne vois que l'œil, parce que tu voulais que je ne voie que l'œil ». Si l'homme est concentré, il n'y a rien qu'il ne puisse accomplir. Les personnes s'intéressent principalement aux questions secondaires.

Comme deuxième qualité, Arjuna avait une nature non malveillante. C'est pourquoi Krishna dit : « Heureusement, vous êtes shraddhavan et anusuyavan, ce qui signifie : « Vous êtes concentré et vous êtes sans méchanceté. Il devient alors facile de vous confier le Secret des Secrets ». Le 9ème chapitre de la Bhagavad Gita donne « Le Secret des Secrets » de la sagesse, appelé la Voie Royale ou Raja Vidya. Cette sagesse royale est de la plus haute classe. Lorsque le niveau de conscience est élevé, le secret est profond. Krishna a donné le secret de la Vérité, parce qu'Arjuna était concentré et sans méchanceté. La Sagesse coule de l'Enseignant vers l'étudiant, à condition que l'étudiant ne soit pas malveillant. Si l'élève a de la malveillance, rien ne peut être transmis, aussi grand soit l'Enseignant.

L'hymne dit : "Que le Verbe permette la transcendance de la malveillance."

# L'Ashram Les règles pour l'entrée

# Pratique Quotidienne



Il existe une pratique quotidienne spécifique qui peut être inculquée par les aspirants pour une expérience ashramique. Clôturez votre journée au plus tard à 21h le soir et retirez-vous dans votre chambre à coucher. Assurez-vous que la chambre à coucher soit de couleurs agréables et que le lit soit doté de draps et d'oreillers de couleurs agréables. Que votre chambre à coucher soit suffisamment ventilée et qu'il y ait une bonne circulation d'air. Vous pouvez allumer une lampe dans un coin ou avoir une lampe de lit bleue ou verte, ou blanc laiteux. Allumez un encens au bois de santal ou à la lavande ou de tout autre parfum de votre agrément. Lisez une page d'enseignement de n'importe quel Maître de Sagesse ou de n'importe quelle Écriture. Couchez-vous doucement en dormant la tête soit à l'est, soit au sud ou soit à l'ouest, si vous êtes dans l'hémisphère nord, évitez le nord. Si vous êtes dans l'hémisphère sud, évitez de poser la tête au sud.

Proposez doucement de dormir en récapitulant l'enseignement pendant un moment. Appliquez votre mental sur votre respiration. Faites la prière suivante: « Maître, s'il vous plaît, que nous soyons reçus dans votre demeure, afin que nous puissions être rectifiés et réparés, reconstruits et rajeunis pour expérimenter la béatitude de votre Présence et de la Présence de l'ashram. Maître Namaskaram ! Suivez l'activité respiratoire et restez au seuil du cœur. Laissez le sommeil venir quand il le peut.

La régularité et la sincérité de mener à bien cette pratique ainsi que votre qualité de vie au quotidien, vous offrent une opportunité d'expérimenter la Présence.



Sur la Doctrine Secrète

L'espace - 4

Narayana se déplaçant sur les eaux (abstraites) de l'Espace, se transforme en Eaux de substance concrète mue par lui, qui devient maintenant le Verbe manifesté ou le Logos.

Il existe d'innombrables vagues dans les eaux de l'Espace. Lorsqu'une vague devient potentiel de création, elle devient un œuf. C'est ainsi que la nature apparaît. Ensuite, il y a les Dévas qui naissent dans l'œuf, l'Œuf Cosmique, Brahmanda, au sein duquel les Dévas existent potentiellement.

Composé par Rama Prasad Joshi



Burton Callicott (1907-2003)



# Saturne Sam - La clé de Saturne

Le rythme 4

- Observez le vol d'un aigle. Il décolle du sol en utilisant rapidement ses pattes. Au fur et à mesure que la vitesse augmente, il commence à utiliser les ailes pour s'élever de la surface. Lorsque les ailes bougent rapidement, il replie les pattes et vole avec un mouvement rapide des ailes. Lorsqu'il atteint de bonnes hauteurs dans le ciel, il s'y détend et pourtant demeure et se déplace en rythme dans le ciel. Son utilisation des pattes et des ailes ainsi que son vol sont rythmés et en totale coordination. Pour cette raison, le grand oiseau, c'est-à-dire l'Aigle, est considéré comme un Maître de « la Loi et de l'Ordre ». L'Aigle est d'ailleurs le symbole de la Maçonnerie et des Royaumes dirigeants du passé.
- L'Aigle, l'oiseau existe aussi en l'homme. C'est le principe de pulsation qui permet l'activité de Vie et de Lumière. Ses ailes sont les poumons qui respirent.
- « Utilisez les ailes, atteignez le ciel et détendez les ailes » est la clé du Pranayama. Lorsque le Pranayama est réalisé, l'on est en équilibre. En lui, les courants de pensée opposés sont neutralisés.
- Les ailes de l'Aigle ne sont que les langues du Serpent. Les langues venimeuses se transforment en ailes à mesure que l'on suit la discipline de la parole. Dans les temps de silence, l'on peut s'engager avec deux ailes et atteindre le ciel de pulsation. Le pranayama exige également son rythme.



# Le Discipulat

# La joie de vivre



Où est le coffre au trésor qui contient la joie de vivre ? C'est un secret et pourtant, le secret se dévoile à mesure que nous cessons de le chercher pour notre propre bénéfice, mais que nous dirigeons plutôt notre attention vers le soutien aux autres dans le besoin, d'une manière ou d'une autre. Ainsi, notre attitude se modifie progressivement vers la bienveillance et le partage, l'accent est déplacé. Nos conceptions et nos attentes, quant à la forme et à la nature de ce coffre au trésor, la joie de vivre, subissent des changements voire parfois même des transformations. Nous autoriser à nous attendre à l'inattendu peut élargir nos horizons et nous faire vivre une expérience d'admiration, un sentiment d'émerveillement qui pourrait dévoiler des coffres au trésor, une joie d'être, avec un parfum de bonheur absolu.

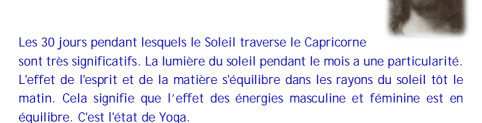
Composé par Ute et Peter Reichert

# Sagesse Pratique

La Volonté de Dieu se présente comme volonté individuelle chez les Yogis. Ils exécutent la Volonté de manière impersonnelle.

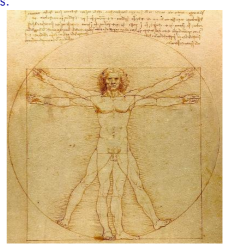
# Vie et Enseignements du Maître Jésus

#### Partie 2 - 22 Décembre



Si nous invoquons en nous ces rayons du soleil matinaux et les vénérons, l'essence des énergies masculine et féminine en nous est égalisée, notre conscience peut ainsi atteindre l'état de Yoga. Pour ceci, les Sages ont stipulé un rituel. Durant le mois du Capricorne, l'on doit se réveiller bien avant le lever du soleil, se nettoyer et se tenir dans la forme d'un pentagone face au Soleil, invoquer les rayons du soleil levant en soi à travers le centre des sourcils et remplir la Lumière dans tout le corps.

tenir dans la forme pentagone, c'est se tenir debout avec les deux mains étendues horizontalement et les jambes écartées de manière à ce qu'elles forment un angle droit l'une avec l'autre : avec la colonne vertébrale et la tête droites. Après que nous ayons invoqué la lumière du soleil en nous de cette manière et vénéré les 5 pulsations. Les 5 éléments, les 5 perceptions sensorielles, les 5 organes des sens et les 5 organes d'action en nous sont purifiés.



Composé par Prasad Kambhampati



#### Doctrine de la Présence Eternelle

# Introduction au Srimad Bhagavatham 19

Hiranyakashipu ne pouvait pas toucher Prahlada. Durvasa ne pouvait pas toucher Ambareesha. Nous devons lire ces histoires la nuit afin que vous dissolviez tous vos petits problèmes de personnalité dans le Seigneur et que vous restiez dans le Seigneur au moins pendant les heures de sommeil. Sinon, vous entraînez tous vos problèmes dans le sommeil et provoquez un sommeil perturbé. La nature veut nous sauver par le sommeil et nous n'obtenons pas le soulagement nécessaire pendant le sommeil puisque nous n'entrons pas dans la pensée de la Présence avant de dormir. Si vous lisez les histoires de la Bhagavatha, elles ont un effet magnétique qui vous absorbe en elles, malgré vous ! C'est la beauté de ces histoires. Les histoires de la Bhagavatha permettent l'absorption, l'absorption dans la Présence du Seigneur. Dans cette absorption et dans cette Présence, lorsque vous essayez de marcher tous les soirs avant d'aller dormir, au moins pendant les heures de sommeil, inconsciemment, même si, au début, vous restez dans la Présence et plus tard, consciemment, vous éprouveriez la Présence et cette Présence se déverse. dans vos heures d'éveil, une fois que vous êtes réveillé.



Statue de Sri Krishna installée par Maître Kumar à Orrius, Espagne

#### Le Son

## Aucune pensée 5



Il existe un état qui est appelé un état d'AUCUNE PENSÉE ou de NÉANT. NEANT signifie aucune pensée. De l'état de Non-Pensée naît une pensée, la pensée prend la couverture de son langage, et selon le langage auquel nous sommes habitués, nous l'exprimons. Une grande partie du processus est en cours.

En quatre étapes régulières, le Verbe entre dans l'objectif. Ce processus du Verbe qui entre dans la chair et le sang est observé consciemment par celui qui pratique le son. Avec le son, il sort et de la même manière il se retire également. Il sait comment se retirer dans son propre état d'existence et comment entrer dans la création. Celui qui peut le faire avec une grande facilité est dit être celui qui a maîtrisé Mercure. On dit que c'est celui qui a maîtrisé le son. Ainsi, il se déplace avec une grande facilité à l'intérieur et à l'extérieur des mondes et il travaille comme un excellent messager de Dieu, car il peut se déplacer dans les Cercles Supérieurs et apporter cette

information dans les cercles inférieurs.



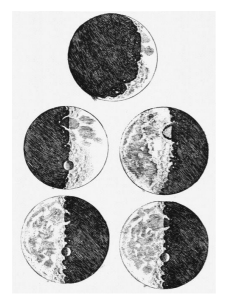
Mercure



OM Namo Narayanaya

Des Temps Propices 2

Dans ce contexte, la 8ème phase de la lune ne peut être perdue de vue. La 8ème phase de la lune conclut un flux d'énergie qui s'écoule sur 7 jours et donne un tour à cette énergie pour la durée suivante de 7 jours. La 8ème phase de la lune est un point nodal dans un mois lunaire. Cela provoque un changement dans les courants et un changement dans la tendance des événements. Il est donc important de s'accorder à la 8ème phase de la lune ascendante ou descendante. Le mantra de huit syllabes est très utile pour s'adapter à cette énergie changeante. Le Seigneur Krishna est né dans la 8ème phase lunaire descendante du Lion. Sa naissance même indiquait un grand changement dans la tendance des événements à venir. Il change la donne. Krishna est connu pour sa capacité à changer les tendances en un instant. Son avènement est vu par les sages comme l'avènement de Narayana lui-même. Il n'est pas étonnant qu'il soit né pendant la 8ème phase de la lune.



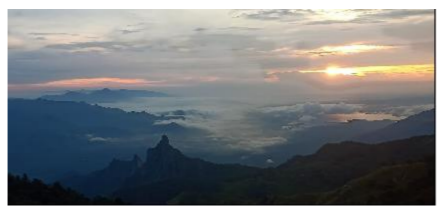
Les 1610 croquis de Galilée représentant les caractéristiques de la Lune

## Le World Teacher Trust

Lignes Directrices à l'intention des membres, 77-79



- 77. Si les pensées sont justes, elles ne vous limitent pas et ne vous conditionnent pas.
- 78. Que vos pensées ne vous limitent pas. Puissent-ils vous laisser entrer au pays des merveilles de la liberté.
- 79. L'Organisation de l'Enseignant du Monde (Le World Teacher Trust) a été constituée dans le mois du Scorpion, indiquant une internalisation des pratiques individuelles.



Lever du soleil à la Montagne du Maître, Nilagiris



Sur la Guérison

# Introduction 2. La Compréhension Fondamentale 13

La mort est la désintégration du corps. C'est la transfiguration pour ceux qui savent. Jésus-Christ a démontré cette vérité à l'humanité il y a 2000 ans. La « Résurrection » est le message selon lequel nous ne mourons pas. Malheureusement, le christianisme et ses partisans ont propagé le Christ crucifié mais non le ressuscité. Cela montre seulement l'évolution de ceux qui suivent le Christ crucifié. Ils sont voués à mourir parce qu'ils y croient. Christ est toujours vivant pour certaines personnes sur cette planète. Elles ont choisi de vivre au-delà de la mort.

« Les cadres et les formes se terminent dans le contenu. Les propriétaires des cadres et des formes demeurent. Ils appartiennent à Celui qui est indestructible et incommensurable », dit le Seigneur Krishna à Arjuna comme premier enseignement. (Bhagavad Gita, chapitre II, verset 18).

En fait, tout véritable enseignant donne son premier enseignement à propos de la mort et de son erreur. Le besoin de réaliser l'immortalité de l'âme est imminent. À l'heure actuelle, l'identité avec le matériel et les cadres matériels est sans précédent. D'où la nécessité de déplacer l'accent vers la source des cadres et des formes matériels.

#### Rudra

Le Seigneur de la Volonté et de la Vibration Cosmiques

Quelques dimensions de Rudra 61 Damaruka de Rudra



C'est un instrument de musique qui produit du son. L'instrument comprend un triangle inversé, posé sur un triangle normal. Le triangle supérieur représente les plans de la vérité. Le triangle inférieur représente la vérité déformée. Encore une fois, le supérieur représente l'état des anges et l'inférieur représente l'état des anges déchus. Le Seigneur tenant le symbole dans sa main met les choses sans dessus dessous, et vice versa. Il le fait à l'aide du son. Rudra est également le Seigneur du son OM.



Shiva / Rudra avec Damaruka



#### Sanat Kumara

#### Vénération et énonciation conscientes 2

Dans toutes les anciennes écoles de sagesse, le travail avec le son revêt une grande importance. Lorsque les sons sont prononcés et écoutés, la lumière et les couleurs associées se manifestent. L'énonciateur s'engage dans le spectacle son et lumière en lui-même. Après quelques années de prononciation et d'écoute régulières et rythmées, l'on est sûr de ressentir la lumière du son, s'il suit la clé. Lorsque la clé est perdue, les vénérations deviennent monastiques et monotones. Un Maître de Sagesse dit le plus souvent : « De nombreux vénérateurss sont victimes d'un culte monastique et monotone. » Lorsque la clé n'est pas appliquée et que la vénération devient monotone, l'adorateur perd des énergies au lieu d'en gagner. Il lui faut donc

- prononcer et écouter consciemment
- prononcer rythmiquement
- prononcer dans des périodicités régulières.



# Septième Rayon et Magie

# L'arrivée du 7ème Rayon - 16



Avec l'avènement du 7ème Rayon, parmi les masses qui ont suivi les religions, beaucoup émergeront qui acquerront la véritable compréhension de Dieu. Ce Dieu n'est pas confiné ou limité à une religion ou à un culte spécifique. Ce Dieu est universel et les formes et les concepts variés de Dieu sont seulement les présentations diverses d'un Dieu universel. Toutes les religions et tous les cultes ne sont que les chemins différents pour atteindre Dieu. Ce Dieu est absolu et II est la base de la création. Ce Dieu est au-delà et aussi à l'intérieur de la forme. Il est au-delà et à l'intérieur de tout ce qui existe dans cette création. Il est la base de tout ce qui existe dans la création, animé et inanimé. Beaucoup devrait bien comprendre bien que Dieu est à la fois masculin-féminin et même au-delà. Dans la création, Dieu n'est pas seulement masculin ou féminin. Dieu est les deux. Au-delà de la création, Dieu est Pure Existence. À ce stade, il n'y a ni masculin ni féminin. C'est un état au-delà du masculin ou du féminin. Par conséquent, désigner Dieu comme CELA est davantage approprié. Lorsque la Pure Existence descend dans la création en tant que création, le masculin et le féminin surviennent simultanément. Beaucoup sortiront du concept selon lequel l'Homme est venu en premier dans la création et que plus tard est venue la Femme. A partir de l'Existence Pure lorsque la création advient, l'Existence Pure descend en tant que masculinféminin. Ni l'homme ni la femme n'est le premier. Les deux adviennent simultanément. Bien que les Écritures se réfèrent souvent à CELA comme IL et ELLE, la juste compréhension est acquise et maintenue dans la conscience. Lorsque les Écritures font référence à CELA comme IL, cela signifie que « II » inclut « Elle » et vice versa.

Lorsque l'Energie de Synthèse du 7ème Rayon deviendra plus répandue et active, l'humanité acquerra la juste compréhension de Dieu et des religions.

Composé par Guru Prasad Kambhampati



#### Rencontres Eclairantes

#### Sree Sistla Rama Krishna Rao 4

Pendant les journées de Durga puja en octobre 1997, Sree Rao s'est approché de Saukumarya et lui a dit d'un ton humble : « Le Seigneur Hanuman m'ordonne de vous confier ce projet de « Ramadri », que j'ai envisagé sur le terrain qui m'a été donné par le gouvernement. Je me sens épuisé de poursuivre davantage tout travail en relation avec ce projet. La distance elle-même me décourage. Je préfèrerais rester en alignement avec Hanuman et rendre service aux personnes environnantes, comme je le fais maintenant.

Saukumarya a dit : « Respecté Sree Rao, c'est votre projet, vous l'avez conçu et vous avez la bénédiction et la direction du Seigneur Hanuman. Veuillez, avec bonté, repenser à l'idée de me le confier. L'activité que je fais concerne généralement les humains et leur élévation. Mon travail consiste à construire des temples au sein des êtres humains. Je ne construis pas de temples extérieurs. Il existe déjà de nombreux temples extérieurs immenses qui attendent même d'être entretenus.

S'il vous plaît, repensez-y et faites-le-moi savoir. Si vous trouvez un groupe de personnes profondément dévouées à la construction d'un temple selon vos souhaits, vous pouvez bien le leur remettre.

Une année s'est écoulée. C'était en 1998 lors des pujas de Durga, une fois de plus Sree Rao s'est approché et a dit : « Seigneur Hanuman m'a rappellé à plusieurs reprises depuis l'intérieur que l'endroit relatif au projet vous soit remis et à vous seulement. De nombreux m'ont approché et m'ont même proposé de grosses sommes d'argent. Mais je n'ai pas de confirmation du Seigneur. Le Seigneur en moi est convaincu qu'il devrait vous être remis « tel quel », dans son état et que vous développeriez de manière appropriée le lieu et de façon charitable.

Saukumarya a déclaré : « Comme je l'ai déjà dit, je ne peux pas construire d'autres temples sur ce territoire. Je terminerai logiquement les temples actuels qui sont à moitié terminés. Je développerai le lieu de manière à ce

qu'il soit utile aux êtres pour leur élévation. Je réalise le projet tel que je le conçois. Je devrais avoir les mains libres. Si vous me donnez une telle liberté, j'en assumerai la responsabilité et développerai le terrain pour le bien-être et l'usage publics.

Sree Rao a déclaré : « La Volonté du Seigneur prévaut. Je vous laisse toute liberté. Veuillez bien aménager le lieu et me décharger de cette immense responsabilité qui me perturbe dans mes prières. Je ne suis responsable devant personne dans ce monde. Je ne suis responsable que devant Lord Hanuman. Il me dirige vers vous, même après une année. Je vois en vous un frère plus jeune capable de maintenir les vibrations du lieu. »



Le site du temple « Hamsavanam » en 2003

# Uranus L'Alchimiste de l'Age

Uranus ne se soucie pas de l'opinion publique 5



N'est-il pas insensé de s'accrocher à une opinion fragile du public ? Cela crée des tensions tant que vous souhaitez entretenir une bonne visibilité auprès du public. Ne faites pas attention aux opinions publiques. Faites ce que vous pensez être bien. Un bon danseur, chanteur, peintre, poète, écrivain, scientifique sont engagés avec eux-mêmes. Un bon danseur ne danse pas au rythme du public. Le bon chanteur ne chante pas pour plaire au public. Un bon peintre peint à partir de son inspiration, non depuis le point de vue de l'opinion publique. Il en va de même pour un poète, un écrivain et un scientifique. Travailler avec conscience vous permet de briller comme un original. Ne vous réduisez pas à imiter l'opinion publique. Elle change au moindre mouvement. Elle tombe comme un nez en plastique.

C'est comme subir une chirurgie plastique du nez et le chirurgien vous dit : « N'éternuez jamais. Si vous le faites, vous perdrez le nez. » Le nez tombe à l'instant où vous éternuez ! De quel genre de nez s'agit-il ? Un nez susceptible de tomber à chaque éternuement est indigne de toute distraction, et vous avez dépensé quelques milliers de dollars pour celui-ci. Parce que c'est une affaire coûteuse, le chirurgien dit : « Au cas où le nez tomberait, vous pouvez le conserver et revenir vers moi. Et je vais le refixer. C'est bien sûr une bonne affaire pour lui, mais cela coûte cher pour vous. L'opinion publique est comme le nez en plastique. Il est susceptible de tomber à chaque éternuement. Alors ne comptez pas sur celle-ci. Comptez sur vous-même, sur votre conscience, sur votre but et sur votre intention profonde dont l'autre nom est l'intention de l'âme. C'est Uranus.



Maître EK

Vishnu Sahasranamam

Strophe 6, 6-8

- 6. Il y a quatorze Manus qui font partie des enfants nés du mental de Brahma, le Créateur. Chacun préside sur une période de temps appelée Manvantara. Il marque les divisions du temps et élabore toutes les périodicités de la pulsation cosmique sous forme d'histoires et d'incidents, depuis l'échelle de la double pulsation du cosmos jusqu'à celle de la respiration et du rythme cardiaque des individus. Il préside également sur les sept races racines des êtres humains sur cette terre, leurs sous-races et les nouveaux mélanges.
- 7. Le mot Twashta signifie graveur et charpentier. Il préside sur les détails de l'anatomie de l'univers entier et du corps de l'individu. Il forme des lignes de force dans le ventre de la mère qui sont appelées 'nadis' le long desquelles seront modelés les nerfs et les vaisseaux sanguins.
- 8. Les principes inférieurs de la matière, de la force et du mental sont instables et sujets au changement constant. Les principes supérieurs de l'intelligence pure, de la volonté, de la discrimination (Loi) et de l'amour sont stables et appartiennent au Royaume des Dévas du degré supérieur. Le Seigneur forme leur arrière-plan et est ainsi le plus stable parmi les stables.



**Paracelse** 

Santé et Guérison

Prana - Force Vitale partie VII La triple qualité de conscience 3

- 3. Samana : Cette pulsation pranique fonctionne entre le cœur et le plexus solaire et constitue la pulsation qui fait le pont entre Apana et Prana. La partie supérieure du corps jusqu'au cœur et la partie inférieure du corps jusqu'au plexus solaire sont ainsi reliées par Samana, qui équilibre l'inspiration et l'expiration. L'inhalation d'oxygène dans le corps et l'expiration de carbone hors du corps, conduites par les deux pranas précédents, sont équilibrées par cette pulsation qui permet une bonne assimilation de la nourriture et des boissons et l'élimination des déchets. Le sens même de Samana est l'équilibre. C'est la troisième pulsation qui est le principe intermédiaire des cinq pulsations et aussi le principe intermédiaire du Prana et de l'Apana.
- 4. Udana : Cette pulsation pranique est une pulsation ascendante qui conduit de l'arête du nez jusqu'au sommet de la tête. Elle entretient une relation particulière avec le cerveau, le nez et les yeux. Cette pulsation, lorsqu'elle est à l'œuvre, permet à la conscience d'acquérir la maîtrise du mental. Le terme Udana signifie mouvement ascendant.
- 5. Vyana : C'est le principe pranique imprégnant tel qu'il est distribué dans tout le corps. Ses instruments sont l'ensemble du système circulatoire sanguin. Il permet au prana de se déplacer vers chaque noyau et chaque coin du corps.

Dr. K. Parvathi Kumar

Site Web: www.paracelsus-magazin.ch/en



#### La hiérarchie féminine

Partie 11

C'est ainsi que Maître Djwhal Khul a présenté le Premier Logos en tant que le Père, le Troisième Logos en tant que la Mère et le Deuxième Logos en tant que le Fils. Mais pour notre propos, nous devons comprendre qu'il s'agit d'une pure conscience qui se détaille en trois canaux. Ces trois canaux sont présents dans toute théologie ancienne. Les trois mettent en réseau le reste du système. Nous parlons de la conscience pure comme du zénith d'où se produit la descente de la conscience pure vers la triple conscience que sont la volonté, la connaissance et l'action. La qualité de la connaissance est aussi appelée 'amour' parce que la connaissance peut relier les choses entre elles. Autant vous avez la connaissance, autant vous reliez les choses ensemble. Autant vous n'avez pas la connaissance, vous les séparez, les divisez, et souffrez de la faiblesse qui en découle. Dans les écritures orientales, l'on ne parle que de connaissance. Elles n'utilisent pas l'autre mot comme l'amour. L'amour est une partie inhérente de la connaissance. Si vous êtes complètement dans la connaissance, vous êtes déjà dans l'amour. Vous avez de l'amour pour tout. Cet amour vous permet d'inclure et de ne jamais nier. Ainsi, la volonté, la connaissance et l'activité sont les trois premières manifestations issues de la conscience pure.

Extrait des enseignements de la vie de groupe du Dr K. Parvathi Kumar, Visakhapatnam, janvier 2016 ; non relu par l'auteur, pas une transcription complète, peut contenir des erreurs.

# Histoire pour les Jeunes

#### Sur le Service

Servez la vie dans le voisinage, cela vous mène loin. Apprenez à vous étendre du centre vers la circonférence.

Chemins vers Shambala 10 : Shamballa. Celui qui est Caché Le point central du voyage de cinq ans de Roerich à travers l'Asie centrale était Shambala, l'institution qui, dans l'arrière-plan, guide et protège l'humanité et est le miroir de son impact sur la culture, les croyances et l'expérience des personnes. Dans "Shambhala - Le centre secret du monde au cœur de l'Asie" (1930), Nicholas Roerich rassemble ses expériences comme dans un kaléidoscope. Dans son récit d'ouverture "Shambhala - The Radiant One" ('La Radieuse'), un Occidental interroge un moine bouddhiste de haut rang sur l'existence et les tâches de ce centre du monde.

Shambala a de nombreux collègues de travail. Avec un tel nombre de collaborateurs, comment est-il possible que les secrets de Shambala soient néanmoins préservés ?

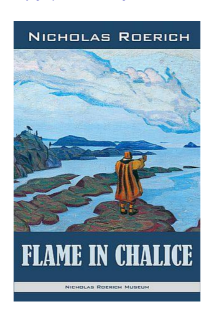
Ceux qui accomplissent de grands actes de service et ceux qui possèdent la connaissance secrète ne sont pas seulement spécialement protégés par les gardiens des mystères de Shambala, ils sont également étroitement observés. Un homme vivant dans le désert de Gobi s'était vu confier un grand secret qu'il n'était autorisé à utiliser que dans un but spécial. Lorsqu'il sentit que sa mort était proche, il dut trouver une personne digne à laquelle il pourrait transmettre ce trésor. Après de nombreuses années, l'homme est tombé malade. Il n'avait encore trouvé personne lorsqu'il sentit sa mort approcher et lorsqu'il perdit connaissance. Dans cet état, il ne pouvait pas tenir sa promesse. Les gardiens de la loi de l'ashram ont observé la situation. Immédiatement, l'un d'eux est parti à travers le désert de Gobi. Pendant 60 heures, il est monté sur le dos du cheval sans s'arrêter et a atteint l'homme à temps pour le ramener à la conscience. Enfin, l'homme a pu transmettre le message.

Le gardien n'a pas retiré à l'homme mourant la tâche de trouver un successeur, mais l'a seulement aidé dans cette tâche. Autrement, il aurait touché le karma de l'homme et les perturbations du karma auraient entrainé un grand malheur. Shambala est ouvert à tous. Le chemin le plus court vers cet Ashram est de

s'efforcer d'atteindre la perfection sur cette terre, dans cette incarnation, par l'aspiration sincère et infatigable. Pour ceci, il faut s'engager dans l'œuvre avec tous ses pouvoirs créateurs. Les collaborateurs de Shambala ne prennent pas leur retraite quelque part, mais ils voyagent et accomplissent leurs tâches. Ils agissent de manière anonyme et ne sont donc pas reconnus. Parfois, ils ne se reconnaissent même pas l'un l'autre. Ils semblent riches parce que tout est à leur disposition. Mais ils n'ont pas de possessions et ne prennent rien pour eux-mêmes. A quiconque se consacre à Shambala, tout est donné et tout est repris. Ceux qui donnent avec joie connaissent l'enrichissement. Shambala n'est pas loin, il est ici sur terre et les récompenses pour le service sont données ici sur terre. La doctrine de Shambala est vivante et applicable dans toutes les situations de la vie humaine. En étudiant le travail de Shambala, nous pouvons comprendre comment travailler de manière réussie et harmonieuse en accord avec la nature et nos connaissances les plus intérieures.

#### Dédié à Angela Fremont.

Sources: Nicholas Roerich: « Cœur de l'Asie. » 1930; Nicholas Roerich: "Shambala." 1930; Ruth A. Drayer: Nicholas et Helena Roerich. Le voyage spirituel de deux grands artistes et artisans de paix. » 2005.



# Fenêtre pour le Service Mondial Nouvelles et Activités (Apports bienvenus)

# GROUPES ET ACTIVITÉS SUPRANATIONAUX

Nom du groupe : Organisation WTT America

Contact : Irène Luna

Adresse: Aucune adresse physique

Mobile +58 4241582824 E-Mail: wttamericaorganizacion@gmail.com

#### Activités

'WTT America Organization' est un groupe de travail intégré par 12 frères de différents pays du continent, dont 11 sont membres du groupe exécutif ou du groupe de conseillers du WTT-Global, et l'un d'eux - qui vit actuellement sur la côte ouest de USA - est responsable de l'équipe argentine de la Lettre des Nouvelles du Vaisakh.

Membres de l'organisation WTT America : Rodolfo Cabeza, Helena Caruso, Alicia Deluca, Rosy Díaz Duque, Gastón Ferrari (Vaisakh Charter Argentine), Irene Luna, Luis Fernández, Alicia Husulak, Marta Paillet, Fernando Pita, Carmen Santiago, Miguel Víñuales.

Ce groupe a poursuivi son travail en proposant plusieurs méditations virtuelles :

- Méditation pour l'alignement américain, le premier dimanche de chaque mois civil. À chaque édition, de plus en plus de frères et sœurs venant de différentes parties du monde se joignent à ce service. Des sous-titres anglais en direct sont utilisés pendant la transmission. Un manuel complet expliquant cette méditation, son but, son histoire et sa portée a été préparé et est disponible en anglais, espagnol et portugais. Des liens de téléchargement sont envoyés chaque mois pour ceux qui les trouvent utiles.
- Méditations Nouvelle Lune, Pleine Lune et Dhanishta: chaque mois, les méditations mensuelles organisées par WTT Argentine pour ces événements sont communiquées via WTT America et le dernier fuseau horaire possible a été choisi, afin que les frères des différents pays puissent y participer.
- Equinoxes, Solstices, Appel de Mai, Appel de Décembre : Certains frères intègrent des groupes de collaboration internationale avec l'Europe, ainsi le programme général du WTT-Global inclut les activités régionales américaines en outre de l'activité mondiale partagée.

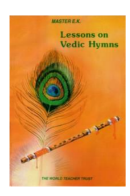
L'Image du Mois Verseau - Agastya buvant les Eaux de l'Océan



Le sage Agastya est décrit dans les écritures comme buvant l'eau des océans. Certains démons détruisaient le bien-être de l'humanité sur cette Terre et se cachaient sous les océans pendant la journée et pendant la nuit, ils sortaient et mangeaient les êtres humains. Les devas du royaume dévique se sentaient impuissants et vinrent trouver Agastya pour lui demander de les aider. Il leur demanda : "Que voulez-vous?" Ils répondirent : "Nous voulons une méthode pour vider l'océan afin de les mettre à jour." Le sage prit alors l'eau des océans et la but dans son ventre. Les démons furent alors exposés et tués par les devas. Il s'agit d'une histoire cyclique. C'est une allégorie racontée à propos de la race humaine de l'âge du Verseau. Chaque fois que l'ère du Verseau se produit, cette histoire se répète pour chacun d'entre nous.

Dr E. Krishnamacharya: Messages d'outre-mer II: Astrologie avancée

# Revue des Livres Leçons sur les hymnes védiques



Les Sages védiques savent « comment cela se passe et comment cela devient ». Le devenir de la création sur l'arrière-fond de « l'Être » est un processus de son et de lumière. Le son émis lors de la création résultant en l'univers a été bien réalisé par les sages. Si un aspirant écoute et prononce régulièrement les Sookthas, il se transforme lentement. Les hymnes védiques ont le système, le rythme et la mesure pour effectuer la transformation nécessaire. Chaque aspirant spirituel en bénéficie bien par la prononciation régulière des Sookthas au moins 30 à 60 minutes par jour. Le présent

livret est donc une offrande aux aspirants par la fraternité du W.T.T.

E. Krishnamacharya: Leçons sur les hymnes védiques

Copies: Kulapathi Book Trust, Inde, kulapathibooktrust@gmail.com PDF: https://worldteachertrust.org/\_media/pdf/en/ek/lessons\_on\_vedic\_hymns.pdf

# L'enseignant



Maître, Enseignant sont les noms de Sat Guru. L'Enseignant est essentiellement un Fils de Dieu. Il est considéré comme le représentant de Dieu sur terre, pour permettre aux âmes en recherche d'entrer dans le Royaume de Dieu. L'enseignant transmet la Sagesse pour élever l'étudiant de l'ignorance à la connaissance. Et à travers Son regard, Sa parole et Son amour, Il continue d'élever l'étudiant orienté. L'Enseignant dirige et l'étudiant suit jusqu'à ce que l'étudiant entre dans la béatitude de l'existence et se transforme encore en un autre Fils de Dieu.

Ces strophes sont données avec de brefs commentaires pour informer les étudiants afin qu'ils puissent mieux s'orienter vers leurs Enseignants.

K. Parvathi Kumar: L'Enseignant

Exemplaires: Dhanishta Editions, Visakhapatnam, Inde,

https://www.aquariusbookhouse.com/

PDF: https://worldteachertrust.org/\_media/pdf/en/teacher.pdf

# Dates Janvier / Février 2024 astrologiquement importantes

|          | 14:57         | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.                  |                                              |  |
|----------|---------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--|
| <u>т</u> | 00000000000   | Contemplation sur le 3e œil (Fin le 21.01. à 14:57h)                  |                                              |  |
|          | 15:07         | ⊙ → ≈ / Soleil entre dans le Verseau                                  |                                              |  |
|          |               | ⊙ en ≈ – Chaque dimanche (21.01., 28.0                                |                                              |  |
|          |               | Particulièrement propice à la vénération d                            |                                              |  |
|          |               | Invocation de l'énergie du Verseau par le l                           |                                              |  |
|          | 17:20         | Début de la phase de la pleine lune                                   |                                              |  |
| Å        |               | Afflux de l'énergie du Verseau par le 3e œil dans tous les centres du |                                              |  |
|          |               | corps                                                                 |                                              |  |
| -        |               | O Pleine lune du Verseau                                              | ⊙ 05°15′≈/D 05°15′ ผ                         |  |
| 02.02.   | 11:33         | O Début de la 8e phase de la lune décrois                             | s. ⊙ 13°04′≈ / D 07°04′ ¶,                   |  |
| Q        |               | Contemplation sur le Maître CVV (Fin le 03                            | .02. à 12:51h)                               |  |
| 04.02.   |               | O Soleil dans la constellation <i>Dhanishta</i> jusqu'au 18.02.       |                                              |  |
| $\odot$  |               | Méditation quotidienne sur la réception d                             | e l'énergie Dhanishta                        |  |
| 05.02.   | 12:55         | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune décrois.                 | ⊙ 16°10′≈/ D 16°10′ ⊀                        |  |
| D        |               | Contemplation sur le 3e œil (Fin le 06.02. à 1                        | 1:37h)                                       |  |
| 09.02.   | 03:32         | Début de la phase de nouvelle lune                                    | ⊙ 19°49′ <b>≈</b> / <b>D</b> 07°49′ <b>≈</b> |  |
| Q        |               | Contemplation sur Mahâdeva, le Seigneur                               | Absolu, dans lequel les                      |  |
|          |               | mondes se retirent – Šiva Râtri; Contemplation sur «La Promesse»      |                                              |  |
|          | 18:59         | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation <i>Dhanishta</i>            | D 17°31′ <b>≈</b>                            |  |
|          | 21:00         | Méditation de Dhanishta (Fin de la const. d                           | e <i>Dhanishta</i> le 10.02. à 16:04h)       |  |
|          | 23:59         | Nouvelle lune du Verseau                                              | ⊙ 20°41′æ/⊅ 20°41′æ                          |  |
| 13.02.   | 10:12         | Début de la 5e phase de la lune ascend.                               | O 24°09′≈ / D 12°09′ T                       |  |
| o'       |               | Naissance du Mot Saraswathi, célébration de la descente du Mot dans   |                                              |  |
|          |               | le Verseau (Fin le 14.02. à 07:40h)                                   |                                              |  |
| 15.02.   | 05:43         | Début de la 7º phase de la lune ascend.                               | ⊙ 25°59′æ/⊅ 07°59′ ర                         |  |
| Ъ        |               | Naissance du Soleil, Vivasvata: considéré                             | dans les <i>Purânas</i> comme                |  |
|          |               | l'anniversaire du soleil de notre système s                           | olaire dans le Verseau,                      |  |
|          |               | vénération du Dieu du Soleil                                          |                                              |  |
| 16.02.   | 04:25         | O Début de la 8° phase de la lune ascend                              | . O 26°56′ ≈ / D 20°56′ ♂                    |  |
| Q        |               | (Fin le 17.02. à 03:46h)                                              |                                              |  |
| 19.02.   | 04:20         | Début de la 11e phase de la lune ascend.                              | O 29°58′≈ / D 29°58′ X                       |  |
| D        |               | Contemplation sur le 3e œil (Fin le 20.02. à 0                        |                                              |  |
|          | 05:13         | ⊙ → 升 / Soleil entre dans les Poissons                                |                                              |  |
| 21.02.   | 2017/07/10/TO | 1878: Anniversaire de la Mirra Alfassa (La Mère)                      |                                              |  |
|          | 11:04         | Début de la phase de la pleine lune   ⊙ 04°17′ 升 / D 22°17′ №         |                                              |  |
| Q        |               | Pleine lune de Magha (La lune dans Magha                              |                                              |  |
|          |               | dans le Verseau ou les Poissons)                                      | 1 0                                          |  |

Toutes les dates sont en HEC (Heures de l'Europe Centrale) du Calendrier astrologique 2023/2024; www.worldteachertrust.org;

publié par: The World Teacher Trust - Global, Edition Hier und Jetzt, ISBN 978-3-907246-81-8.



#### La Grande Invocation

Formons le cercle de bonne volonté. Omnia vincit Amor (l'Amour vainc toutes choses)

Du Sud par l'Amour, qui est pur, De l'Ouest, par la Sagesse qui est vraie, De l'Est, par la Volonté qui est noble, Du Nord, par le silence aui est d'or. Puisse la Lumière rendre belles nos vies. Oh! Hiérophante de notre rite, Que son Amour rayonne. Omnia vincit Amor (l'Amour vainc toutes choses)

Nous nous inclinons en hommage et en adoration, Du centre que nous appelons Devant la Hiérarchie glorieuse et puissante, le gouvernement interne du monde. Et devant son joyau exquis, l'Etoile de la Mer. la Mère du Monde.

Du point de Lumière dans la Pensée de Dieu, Oue la Lumière afflue dans la pensée des hommes. Oue la Lumière descende sur la terre.

Du point d'Amour dans le Cœur de Dieu. Oue l'Amour afflue dans le cœur des hommes. Puisse le Seigneur revenir sur Terre.

Du centre où la Volonté de Dieu est connue. Que le Dessein guide le faible vouloir des hommes! Le Dessein que les Maîtres connaissent et servent.

la race des hommes. Oue le Plan d'Amour et de Lumière s'épanouisse, Et puisse-t-il sceller la porte de la demeure du mal

De l'Avatar de Synthèse qui est omniprésent. Que son énergie se déverse dans tous les règnes.

Puisse-t-II élever la terre jusqu'aux Rois de Beauté.

Les fils des hommes sont un, et je suis un avec eux. Je cherche à aimer. non à haïr. Je cherche à servir et non à exiger le service dû. Je cherche à quérir, non à blesser

Puisse la souffrance apporter sa juste récompense de Lumière et d'Amour. Puisse l'âme dominer la forme extérieure, et la vie. et toute circonstance, Et révéler l'Amour qui gît sous les événements du temps.

Oue la vision et l'intuition viennent Puisse le futur se révéler Puisse l'union intérieure triompher et les divisions extérieures cesser.

Puisse l'Amour prévaloir et tous les hommes s'aimer.

Maître D K



Puissions-nous rester dans la Lumière et Remplir nos obligations et devoirs Envers la Vie qui nous environne pour être Illuminés.

Puissions-nous flotter dans l'amour et Partager un tel amour et une telle compassion Avec les autres êtres pour être comblés.

Puissions-nous nous mettre au diapason de la Volonté et Alerter ainsi nos Volontés de regarder Le plan et causer du travail de Bonne Volonté.

> Que la Lumière, l'Amour et la Volonté Synthétisent nos vies dans la vie Une.